WIDYA WIDYA SANDHI
SANDHI E - ISSN: 2746-9093 & P-ISSN: 1907-7351

Vol. 16 No. 2, Nopember 2025
https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/index.php/WS

Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali
(Perspektif Etnoekologi Sastra)

Luh Putu Sri Ariyani’”, Tuty Mariyati’, Nengah Bawa Atmadja’

12Universitas Pendidikan Ganesha, ’Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan
*Email korespondensi: putu.sri@undiksha.ac.id

Keywords: Abstract

oral tradition, This study examines the oral tradition of Dukuh Siladri, the Story
literary of a Hermit in Balinese Folklore. The aim is to understand the
ethnoecology, story's ethnoecology through content analysis, deconstruction, and
ascetics, heaven, radical hermeneutics. The results of the study indicate that the
hell. and mixed ethnoecology or ethno-Palemahan in the story begins with the idea
’ that nature recognizes three states: heaven (above), hell (below),
and a mixed (middle). Humans and other living creatures exist in a
mixed realm, bound to heaven and hell. The ideal human aspiration
is to realize heaven and avoid hell. This pattern is applied to the
relationship between humans and God/gods, guided by ethno-
Parhyangan. Another application is to social structures, referring
to ethno-Pawongan. In social structures, there are always humans
who obey the principles of virtue or vice versa. Humans must side
with virtue and adopt the way of life of the wanaprastha, namely,
becoming a hermit in the forest. The application of religion to
human relations with the natural environment is very important.
Forests, with their flora and fauna, should be treated with
compassion, as they can help humans in times of joy and sorrow.
The purity and preservation of the natural environment are
maintained through bhuta yajnya.

realms

Kata Kunsi: Abstract

tradisi lisan, Penelitian ini mengkaji tradisi lisan Dukuh Siladri Kisah Seorang
etnoekologi sastra, Pertapa Cerita Rakyat Bali. Tujuannya memahami etnoekologi
pertapa, alam sorga, pada cerita, memakai analisis isi dipadukan dengan dekonstruksi
neraka, dan yang terikat pada hermeneutika radikal. Hasil kajian menunjukkan
campuran etnoekologi atau etno-Palemahan pada cerita tersebut bermula
dari ide bahwa alam mengenal tiga keadaan, yakni alam sorga
(atas), alam neraka (bawah), dan alam campuran antara sorga dan
neraka (tengah). Manusia dan makhluk hidup lain berada pada
alam campuran, sehingga terikat pada sorga dan neraka. Cita-cita
ideal manusia adalah mewujudkan sorga dan menghindarkan

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
198


https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/index.php/WS
mailto:putu.sri@undiksha.ac.id

Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

neraka, dengan cara taat terhadap agama pada tataran pikiran,
ucapan dan tindakan. Pola ini diterapkan pada hubungan antara
manusia dengan Tuhan/dewa-dewa, berpedoman pada etno-
Parhyangan. Penerapan lain adalah pada struktur sosial mengacu
kepada etno-Pawongan. Pada struktur sosial selalu terdapat
manusia yang taat pada asas kebajikan atau sebaliknya. Manusia
harus berpihak pada kebajikan dan pada titik tertentu mengikuti
tataran hidup wanaprastha, yakni menjadi pertapa di hutan
sebagai persiapan untuk mewujudkan sorga di alam atas.
Penerapan agama pada hubungan manusia dengan lingkungan
alam sangat penting. Misalnya, hutan yang terdiri dari flora dan
fauna harus diperlakukan sebagai sabahat berasaskan kasih
sayang, karena dapat membantu manusia dalam keadaan suka dan
duka. Kesucian dan kelestarian lingkungan alam harus dijaga
melalui bhuta yajnya.

I. PENDAHULUAN

Masyarakat Bali sangat kaya tradisi lisan, yakni “segala hal yang ditransmisikan
melalui tuturan meliputi yang beraksara dan tak beraksara” (Pudentia MPSS, 2013: 3). Hoed
(2015: 214) memberikan penjelasan lebih lanjut tentang tradisi lisan, yakni “berbagai
pengetahuan dan adat kebiasaan yang secara turun-temurun disampaikan secara lisan”.

Tradisi lisan tidak hanya terdiri atas folklor, cerita-cerita dan sejenisnya, tetapi juga
berbagai hal yang menyangkut sistem pengetahuan lokal, sistem genealogi, sejarah,
hukum, lingkungan, alam semesta, adat-istiadat, tekstil, obat-obatan, religi dan
kepercayaan, nilai-nilai moral, bahasa seni, dan lain sebagainya. Menurut pendapat
Edi Sedyawati, tradisi lisan memiliki aspek sosial dan aspek budaya di dalamnya.
Aspek sosial meliputi pada pelaku yang terlibat, tujuan kegiatan pelaku, dan sistem
penyelanggaraan tradisi lisan yang bersangkutan sedangkan aspek budaya berkaitan
dengan berbagai pesan yang terkandung dalam tradisi lisan dan bagaimana kaidah
penyelenggaraan dan simbol yang digunakan (Pudentia MPSS, 2013: 3).

Vansina (2014: 43) memberikan penjelasan tambahan tentang ciri-ciri tradisi lisan,
pertama, memuat pesan-pesan verbal yang merupakan kalimat-kalimat laporan dari masa lalu
yang melampaui masa kini. Jadi, penekannnya adalah pesan-pesan harus disampaikan secara
lisan, diucapkan, dinyanyikan dan/atau dengan alat musik. Kedua, penyebarlusan melalui
mulut. Ketiga, tradisi lisan harus dikenal secara umum atau secara universal dalam kebudayaan
yang bersangkutan. Begitu pula Purwanto (2014: xxiii) menegaskan tradisi lisan dapat
“dijadikan sebagai sumber status budaya dari masyarakat pendukungnya”. Begitu pula Vansina
(dalam Purwanto, 2014: xvii) menunjukkan bahwa tradisi lisan pada masyarakat yang belum

melembagakan budaya tulis berfungsi sangat penting, yakni merepresentasikan sebuah

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 99



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

peradaban lisan yang sejajar nilainya dengan peradaban tertulis yang dimiliki oleh masyarakat
Eropa dan Amerika kontemporer. Jika masyarakat berbudaya tulis menyimpan kebudayaan
pada tulisan, maka masyarakat berbudaya lisan, menyimpan kebudayaannya pada tradisi lisan.

Kemanfaatan seperti ini mengakibatkan UNESCO dalam konvensi tanggal 16 Oktober
2003, menetapkan tradisi lisan sebagai salah satu unsur penting dari Intangiabel Cultural
Haritage (ICH). Hal ini dikarenakan radisi lisan merepresentasikan ekspresi budaya kreatif
yang memuat nilai kearifan pengetahuan lokal serta menjadi sarana memahami identitas
masyarakat karena budaya dan komunitas saling bergantung erat (Pudentia MPSS, 2013: 3).
UNESCO menyelenggarakan pula berbagai program yang berkaitan dengan tradisi lisan,
misalnya “World Heritage”, “Memory of The World”, dan membuat konvensi perlindungan
budaya (Convention of Safeguarding Intangiable Cultural Heritage 2004) yang diratifikasi
oleh berbagai negara anggotanya

Indonesia ikut meratifikasinya tercermin pada SK Presiden pada tahun 2008 (Pudentia
MPSS, 2013: 6). Indonesia berusaha memberikan perhatian terhadap tradisi lisan, dengan cara
melakukan Perlindungan, Pemeliharaan, dan Revitalisasi Tradisi Lisan (Pudentia MPSS, 2013:
8). Dalam konteks menarik dikemukakan buku berjudul Metodologi Kajian Tradisi Lisan pada
tahun 1998 yang dicetak ulang pada tahun 2015 (Pudentia MPSS ed., 2015). Buku ini sangat
penting, selain karena menjelaskan tentang tradisi lisan dan contohnya, membicarakan pula
tentang cara mengkajinya secara metodologis untuk memahami bentuk, makna, fungsi, dan
saha-usaha untuk melindungi, memelihara, dan merevitalisasinya untuk memajukan peradaban
suatu etnik dan/atau bangsa dan negara Indonesia.

Kegiatan seperti ini bergema sampai ke Bali, terlihat pada tahun 2013 berlangsung
Seminar Tradisi Lisan dalam Pendidikan. Seminar ini diselenggarakan atas prakarsa Fakultas
Pendidikan Bahasa dan Seni IKIP Saraswati Tabanan bekerja sama dengan Asosiasi Tradisi
Lisan (ATL) Cabang Bali. Seminar ini melibatkan berbagai ahli dari berbagai perguruan tinggi
di Bali dan luar Bali. Pada seminar ini disampaikan sebanyak 31 makalah yang dikelompokkan
menjadi empat tema, pertama, Tradisi Lisan dan Pelestarian. Kedua, Tradisi Lisan dan
Pembelajaran. Ketiga, Tradisi Lisan dan Sastra Klasik. Keempat, Tradisi Lisan dalam Seni dan
Budaya. Analisis isi terhadap makalah-makalah ini secara substansial berkontribusi bagi
penguatan gagasan UNESCO tentang tradisi lisan sebagai Intangiabel Cultural Haritage yang
harus dilestarikan melalui pendidikan di sekolah. Hal ini dipertegas oleh Suaka (2013: iv),

Dekan Fakultas Bahasa dan Seni IKIP Saraswati Tabanan, dalam sambutannya yang

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 100



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

menyatakan bahwa seminar bertujuan untuk menghasilkan rumusan yang komprehensif
tentang nilai-nilai pendidikan yang bersumber dari tradisi lisan untuk mendukung pendidikan
karakter bangsa.

Kajian terhadap tradisi lisan menyebar pada berbagai perguruan tinggi. Misalnya, para
mahasiswa S2 pada Pendidikan Guru Sekolah Dasar (PGSD), S2 Pendidikan Agama Hindu
(PAH), dan S2 Ilmu Agama dan Kebudayaan, Institut Agama Hindu Negeri Singaraja banyak
menulis tesis bertemakan tradisi lisan menggunakan pendekatan kuantitatif atau kualitatif.
Temuan mereka mendukung Perlindungan, Pemeliharaan, dan Revitalisasi Tradisi Lisan.
Begitu pula Atmadja, Atmadja, dan Mariyati (2017) dan Ariyani dan Mariyati (2022)
menunjukkan bahwa nilai-nilai pada tradisi lisan sangat relevan dengan pendidikan karakter
dalam konteks pemertahanan kebudayaan Bali dan pendidikan nasional.

Pendekatan pendidikan bukan satu-satunya sudut pandang dalam mengkaji tradisi lisan,
melainkan ada yang lainnya, yakni pendekatan ekologi sastra sebagaimana dikemukakan
Endraswara (2016) dalam bukunya Metodologi Penelitian Ekologi Sastra Konsep, Langkah,
dan Penerapannya. Pendekatan ekologi sastra mencakup pendekatan etnoekologi sastra, sangat
menarik diterapkan, dengan mengambil contoh cerita rakyat Dukuh Siladri, berbentuk puisi
karya Putu Damayanti. Pemilihannya berdasarkan pada pertimbangan bahwa cerita rakyat
Dukuh Siladri sangat terkenal, tidak saja di Bali dan Indonesia, tetapi juga di mancanegara.
Buktinya cerita rakyat Dukuh Siladri diterjemahkan ke dalam Bahasa Belanda oleh C. Hooykas
(1982) berjudul De Kluizenaar Doekoeh Siladri (Dukuh Siladri: Kisah Seorang Pertapa). Cerita
ini diterbitkan oleh Oosterse Biblitheek di Leiden dan Algemene Uitgeverij Meulenhof di
Amsterdan, Netherland. Carita ini mendasarkan pada buku terbitan Pustaka Bali Mas pada
tahun 1958. Kamajaya menyadurnya ke dalam bentuk prosa, lalu diterbitkan oleh U.P. Yogya
pada tahun 1984 dan diterbitkan ulang pada tahun 1986 — menandakan bahwa cerita rakyat ini
digemari oleh pembacanya (Kamajaya, 1986: 5-6; Bagus, 1986: 7).

Cerita rakyat Dukuh Siladri memuat petuah moral, dinamika naratif, relasi manusia—
alam sekala dan niskala, serta nilai kemanusiaan (Kamajaya, 1986: 5). Tradisi lisan Bali kian
tergerus globalisasi (Atmadja, 2010; Picard, 2020), sehingga kajian etnoekologi dipilih untuk
memahami pengetahuan lokal masyarakat Bali tentang lingkungan, makna, serta fungsinya

dalam struktur sosial kontemporer.

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 101



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

II. METODE

Penelitian ini mengkaji cerita rakyat Dukuh Siladri Kisah Sorang Pertapa Ceritra
Rakyat Bali versi prosa hasil saduran Kamajaya (1986), bukan versi puisi karya Putu Damayati.
Karya yang diterbitkan U.P. Indonesia Yogyakarta tersebut dijadikan objek kajian karena
merepresentasikan nilai-nilai budaya Bali yang kaya, khususnya berkaitan dengan etnoekologi.
Fokus penelitian diarahkan pada pengungkapan aspek etnoekologi dan keterkaitannya dengan
unsur sosiokultural masyarakat Bali. FEtnoekologi dipahami sebagai refleksi sistem
sosiokultural yang termanifestasi dalam karya sastra. Landasan teoritik penelitian berpijak pada
teori mimesis (Endraswara, 2013; 2018) dan teori refleksionis (Eagleton, 2002) yang
memandang sastra sebagai representasi realitas sosial-budaya, sehingga teks Dukuh Siladri
diposisikan sebagai refleksi kehidupan masyarakat Bali, bukan produk imajinatif yang lahir
dari ruang hampa.

Kerangka teori untuk mengkaji masalah tersebut adalah pendekatan teoretis materialis
sebagaimana dikemukakan Sanderson (2011: 59-84). Mengacu kepada pendekatan ini maka
diasumsikan, bahwa pengarang sebagai produsen, memakai daya kreativitasnya untuk
menghasilkan karya sastra (Endraswara, 2013). Meminjam gagasan Sanderson (2011)
etnoekologi sastra memuat penggambaran tentang ekologi sebagai ruang bagi manusia baik
secara individual maupun dalam suatu struktur sosial untuk melakukan berbagai aktivitas.
Tujuannya, memenuhi kebutuhan hidup untuk menjawab masalah kependudukan dengan cara
memakai teknologi yang mereka miliki. Apa pun bentuk tindakan manusia secara meruang dan
mewaktu terikat pada pengetahuan lokal milik suatu etnik sebagai pedomannya. Pengetahuan
lokal menyatu dengan gagasan-gagasan lain, seperti pandangan dunia, agama/kepercayaan, dan
mitos. Gagasan ini tercakup ke adalam apa yang disebut superstruktur ideologi (Sanderson,
2011) atau Geertz (1999) menyebutnya dengan istilah kebudayaan sebagai aspek kognisi dan
aspek evaluatif.

Pandangan dunia sangat penting bagi komunitas suatu etnik. Masyarakat Bali memiliki
pandangan dunia 77i Hita Karana berarti tiga penyebab kebahagiaan. Pertama, Parhyangan,
yakni hubungan harmonis antara manusia dengan Tuhan/dewa-dewa/dewa hyang. Kedua,
Pawongan, yakni hubungan harmonis antarsesama manusia. Ketiga, Palemahan, yakni
hubungan harmonis antara manusia dengan lingkungan alam (Atmadja, 2020). Pandangan
dunia sangat penting, karena memuat gagasan ideal tentang cara kita melihat dunia dan

peranan kita dalam dunia itu sendiri. Pandangan dunia atau jagat ideasional (Kaplan dan

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 102



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Manners, 2012: 154-155) memiliki beberapa fungsi, yakni menerangkan, mengesahkan,
memperkuat, penyatuan, dan adaptasi (Eilers, 1995: 92). Pandangan dunia 7ri Hita Karana
memuat pengetahuan lokal milik etnik Bali. Adapun bentuk dan isinya dapat dipilahkan
menjadi tiga, yakni pengetahuan lokal tentang Parhyangan, pengetahuan lokal tentang
Pawongan, dan pengetahuan lokal tentang Palemahan. Mengingat bahwa ketiganya adalah
milik etnis Bali, sehingga dapat disebut etno-Parhyangan, etno-Pawongan, dan etno-
Palemahan. Tri Hita Karana terjalin secara berkelindan. Dengan demikian, ketiga bentuk
pengetahuan lokal tersebut secara otomatis juga terjalin secara berkelindan.

Kajian etnoekologi terhadap karya sastra Dukuh Siladri pada dasarnya menekankan
pada etno-Palemahan. Walaupun demikian etno-Parhyangan dan etno-Pawongan tidak bisa
diabaikan, mengingat ketiganya memiliki kaitan secara holistik. Etno-Palemahan sebagai
pengetahuan lokal orang Bali tentang lingkungan alam pada dasarnya merupakan struktur
dalam dari struktur sosial. Pola ini mengakibatkan pemahaman terhadap etno-Palemahan
membutuhkan metode khusus, yakni hermeneutika radikal. Metode ini menekankan pada dua
orientasi penafsiran, pertama, tafsiran restropektif (retrospective interpretation) — tafsiran
mencari makna asli. Kedua, tafsiran prospektif (prospective interpretation) — tafsiran sangat
terbuka, menerima berbagai bentuk ketidakpastian, kontradiksi, dan paradok-paradok tafsiran
(Piliang, 2015: xxi; Hardiman, 2015). Jika dikaitkan dengan gagasan Barthes (2004, 2007,
2010. 2012) maka makna yang digali adalah makna denotatif dan konotatif. Makna ini
mengacu kepada etno-Palemahan), tanpa mengabaikan keterkaitannya dengan etno-
Parhyangan dan Etno-Pawongan.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menggunakan teks
prosa Kamajaya (1986) sebagai sumber data utama. Teknik pembacaan intensif (close reading)
digunakan untuk mengidentifikasi kutipan, dialog, deskripsi, latar, serta tindakan tokoh yang
merepresentasikan hubungan manusia dengan alam, kepercayaan, dan struktur sosial. Data
kemudian diklasifikasi ke dalam kategori etno-Parhyangan, etno-Pawongan, dan etno-
Palemahan. Pengolahan dan analisis data dilakukan melalui reduksi data, pengelompokan
berdasarkan Tri Hita Karana, dan interpretasi hermeneutik. Bias makna dieliminasi melalui
objektivasi menggunakan teori sosial, khususnya pendekatan Berger dalam Hanneman (2012),
guna mengaitkan temuan teks dengan kerangka teoretis sehingga menghasilkan narasi

etnoekologi yang berlandaskan analisis ilmiah.

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 103



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

III. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Sinopsis Cerita Rakyat Dukuh Siladri

Cerita Dukuh Siladri Kisah Sorang Pertapa Cerita Rakyat Bali mengisahkan kehidupan
dua saudara, Siladri dan Made Kerti, yang tinggal di Desa Marneling, Badung. Siladri memiliki
putra bernama Mudita, sementara Made Kerti memiliki putri bernama Kusumasari. Melihat
kemerosotan moral masyarakat desanya, Siladri memilih mengasingkan diri menuju Gunung
Kawi untuk menempuh laku spiritual di bawah bimbingan pendeta Dibyajati. Sebelum
berangkat, ia bertukar anak dengan adiknya: Mudita diasuh Made Kerti, sedangkan Kusumasari
ikut bersama Siladri. Sebagai tanda pengenal, Siladri meninggalkan cincin pusaka kepada
Made Kerti untuk diserahkan kepada Mudita kelak.

Perjalanan menuju Gunung Kawi diliputi penderitaan. Istri Siladri jatuh sakit dan
meninggal dunia di pertapaan Dibyajati. Siladri kesulitan merawat Kusumasari hingga
Dibyajati memanggil seekor kancil yang menyusui bayi tersebut melalui kekuatan mantra. Di
pertapaan, Siladri dan Kusumasari menimba ilmu kerohanian hingga menjadi pribadi yang
berakhlak luhur dan memiliki kesaktian. Menjelang wafat, Dibyajati menyerahkan
kepemimpinan pertapaan kepada Siladri yang kemudian bergelar Dukuh Siladri.

Sementara itu, Mudita tumbuh dewasa di Desa Marneling. Setelah kematian orang tua
angkatnya, Mudita mengetahui asal-usulnya dan diperintahkan menemui ayah kandungnya di
Gunung Kawi dengan membawa cincin pusaka sebagai tanda. Dukuh Siladri menerima Mudita,
dan ia pun tinggal bersama Kusumasari. Tumbuhlah rasa cinta di antara keduanya dan
mendapat restu Siladri.

Konflik muncul ketika Wayan Buyar, anak orang kaya Gede Kedampal dari Desa
Karangbuncing, terpikat pada kusantikan Kusumasari. Dikenal sombong dan gemar melakukan
kekerasan terhadap perempuan, Wayan Buyar memaksa Dukuh Siladri merestui pernikahannya
dengan Kusumasari. Setelah ditolak karena Kusumasari telah bertunangan dengan Mudita,
Wayan Buyar menyerang, mengikat Mudita dan menculik Kusumasari. Namun, berkat bantuan
hewan-hewan hutan yang dipanggil melalui mantra Dukuh Siladri—terutama seekor
harimau—Kusumasari berhasil diselamatkan.

Gagal dengan kekerasan langsung, Wayan Buyar dan ayahnya menyewa penyihir sakti
Dayu Datu untuk membunuh Mudita. Murid Dayu Datu, Ni Klinjar, diperintahkan melakukan
pembunuhan, tetapi justru jatuh cinta kepada Mudita dan menggoda dirinya. Ketika

perbuatannya ditegur Kusumasari, Ni Klinjar marah dan menyerang dengan ilmu leak, namun

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 104



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

dikalahkan. Setelah diberi ampunan dan ajaran kebajikan, Ni Klinjar bertobat dan kembali
hidup damai.
Kemarahan Dayu Datu mendorongnya mengerahkan pasukan gaib untuk membalas dendam ke
Pertapaan Gunung Kawi. Serangan besar terjadi, menyebabkan hawa panas menyelimuti
kawasan sekitar. Dukuh Siladri kembali memanggil binatang buas—harimau, singa, dan
badak—yang menyerang para pengikut Dayu Datu hingga binasa. Dayu Datu sendiri tewas
diterkam harimau. Ketenteraman pun pulih, dan kisah berakhir bahagia dengan pernikahan
Mudita dan Kusumasari.
2. Pembahasan

Dukuh Siladri Kisah Sorang Pertapa Cerita Rakyat Bali memuat aspek-aspek tentang
etnoekologi sastra. Hal ini berkaitan erat dengan Agama Hindu yang mengalami lokalisasi
Mulder (1999) sehingga melahirkan sebutan Agama Hindu Bali (Picard, 2020). Pemikiran ini
berimplikasi terhadap etnoekologi sastra pada cerita rakyat Dukuh Siladri, yakni tidak terlepas
dari Agama Hindu.
a. Etnoekologi: Alam Sorga, Neraka, dan Campuran

Etnoekologi sastra pada cerita rakyat Dukuh Siladri membedakan lingkungan alam
dalam bentuk tiga keadaan. Hal ini dapat dicermati pada bagan 1. Mengacu kepada bagan 1,
tiga keadaan dunia menurut cerita rakyat Dukuh Siladri, pertama, keadaan sorga. Hal ini
mengacu kepada keadaan alam di mana roh manusia hanya mengenal satu perasaan, yakni
kenikmatan. Alam sorga dinikmati oleh roh yang semasa hidup bertindak mengikuti asas
kebajikan (dharma). Kedua, keadaan alam neraka. Pada alam neraka roh menikmati
penderintaan karena manusia mengabaikan kebajikan (adharma). Ketiga, keadaan alam

campuran antara alam sorga dan neraka —keadaan nikmat dan tidak nikmat.

Keadaan alam
sorga (kenikmatan
sebagai dunia

Keadaan alam

campuran (sorga
@ dan neraka
sebagai dewa

A

Keadaan neraka

(penderintaan sebagai
dunia bawah)

Bagan 1. Tiga Keadaan Alam Menurut Cerita Rakyat Dukuh Siladri
Sumber: Kamajaya (1986)

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 105



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Ceritra rakyat Dukuh Siladri menunjukkan bahwa ketiga keadaan alam itu berada
dalam posisi “... tinggi, rendah, dan tengah. Masing-masing mempunyai arti sendiri-sendiri.
Suasana sorga, suasana neraka dan suasana antara atau tengah-tengah” (Kamajaya, 1986: 20).
Pola ini berkaitan dengan Agama Hindu Bali tentang alam semesta, terdiri dari tujuh lapisan
ke atas. Manusia berada pada lapisan bawah, yakni bhur loka — di atasnya adalah bwah loka,
dan di atasnya lagi adalah swah loka — alam sorga atau swarga. Alam pucaknya (lapiran
ketujuh) adalah alam Dewa Siwa. Bhur loka sebagai alam bagi manusia, di bawahnya ada tujuh
lapisan alam (loka) yang paling bawah, yakni lapisan ketujuh adalah neraka yang digambarkan

3

sebagai “... kawah api yang terus berkobar-kobar yang panasnya seratus kali api bumi”
(Madrasuta, 2005: 102). Pendek kata, ada tidak lapisan alam, yakni sorga (swah loka, swarga)
adalah alam atas, neraka adalah alam bawah, dan alam tengah (bhur loka merupakan alam
manusia, campuran antara sorga dan neraka.

Manusia dapat menikmati sorga dengan cara menerapkan Ajaran Kebahagiaan
(Kamajaya, 1986: 28) yang memuat gagasan, pertama, manusia harus mengendalikan
keinginan. “Keinginan manusia adalah musuh utama, ia harus anda perangi. Nafsu itu datang
dari hati dan itulah yang harus anda berantas, berantas dengan baik. Bilamana anda dikuasai
oleh nafsu, berarti anda musna untuk selamanya” (Kamajaya, 1986: 20). Kedua, manusia harus
melepaskan diri dari keterikatan. “Ingatlah! Hari senantiasa terlibat oleh keterikatan, terikat
baik oleh isteri, anak-anak, maupun harta benda. Juga terhadap pengaruh itu anda juga harus
berjuang. Berjuanglah, tinggalkanlah keterikatan dan tindaslah nafsu” (Kamajaya, 1986: 20).
Perjuangan mengendalikan nafsu membutuhkan pedoman, yakni agama. “Pejarilah kitab-kitab
keagamaan. Itu memberi makanan rohani”. (Kamajaya, 1986: 28). Manusia tidak saja terdiri
dari tubuh rohani, tetapi juga tubuh fisik. Tubuh fisik membutuhkan pula makanan. Makanan
untuk tubuh fisik adalah nasi.

Kedua jenis makanan ini berkaitan dengan Siwa sebagai Maha Guru dan Dewi Bumi.
Siwa Maha Guru adalah guru yang memberikan makanan rohani yang tertuang dalam kitab-
titab keagamaan. Kitab suci memuat ajaran tentang kebajikan (dharma) yang menekankan pada
satyam, sivam, dan sundaram, yakni kebenaran, kebaikan, dan keindahan. “Kalau ketiganya
kamu nikmati, kamu bersama Siva, kalau ketiganya itu kamu cari, maka kamu mencari Siva.
Tuhan itu seperti itu sifatnya, Satyam, Sivam, Sundaram” (Adnyana, 2014: 43). Kitab suci

harus dipahami isinya secara mendalam, disimpian dalam pikiran dan dipraktikkan dalam

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 106



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

ucapan dan tindakan — 77i Kaya Parisudha pada kehidupan sehari-hari secara konsisten.
Dengan demikian sorga akan terwujudkan (Kamajaya, 1986: 28).

Makanan rohani = Agama = kitab-kitab suci berasal dari Siwa Maha Guru atau parmesti
guru (guru tertinggi) (Adnyana, 2014: 51), berlawanan dengan makanan tubuh fisik = nasi
yang berasal dari Ibu Bumi. Siapa Dewi Bumi? Jawabannya dapat mengacu kepada pemikiran
dualisme, yakni tubuh fisik versus tubuh rohani, nasi versus kitab suci atau Dewi Bumi versus
Dewa Siwa. Dewa Siwa memiliki sakti/istri, Dewi Uma. Hubungan antara Dewa Siwa dan
Dewi Uma adalah berlawanan. Pada masyarakat Bali sawah disebut uma. Nama uma diambil
dari nama Dewi Uma = Ibu Pertiwi sebagai penghasil nasi. Sawah = uma merupakan pula basis
kebudayaan Bali, tercermin pada fungsi subak sebagai salah satu tiang penyangga bagi
kebudayaan Bali (Geertz, 1976, 1977).

Kehidupan manusia di alam campuran antara sorga dan neraka (bhur loka), terikat pula
oleh kematian. Agar roh seseorang mencapai sorga maka sanak keluarga yang masih hidup
wajib mengabenkannya di kuburan. Pertapa Dukuh Dibyajati menjelaskan hal ini kepada
muridnya, yakni Dukuh Siladri.

Bakarlah mayat istrimu di sana. Abunya harus anda hanyutkan di air yang mengalir. Di
atas gunung terdapat air keramat yang mengalir langsung ke lautan. Hanyutkanlah abu
mayat istrimu di sana. Maka jiwanya akan segera menjulang ke angkasa menyertai
gumpalan asap ke gunung, ke sorga Batara Siwa, sebab di sanalah jiwa istrimu akan
mendapatkan kebahagiaan tertinggi (Kamaya, 1986: 21).

Pendek kata, menurut cerita Dukuh Siladri ngaben merupakan ritual peralihan hidup yang
mampu mengantarkan roh seseorang ke alam sorga. Begitu pula roh seseorang yang diaben
berubah menjadi roh suci yang disebut Dewa Hyang atau Dewa Pitara (Atmadja, Atmadja, dan
Maryati, 2015).

Pencapaian sorga bagi orang-orang suci tidak melalui ngaben, tapi secara langsung
dengan cara melepaskan rohnya dari tubuh untuk pergi ke alam atas. Pola ini tercermin pada
tindakan Dukuh Dibyatai, pada hari baik, Rebo Wage Wuku Klurut berjalan menuju sorga.
Perjalanannya “...langsung menuju lautan, kemudian mendaki tiga puncak gunung, akhirnya
ke arah timur, mendaki Gunung Himalaya, sampai di lapangan luas dan indah, tetapi gundul,
tak ada tumbuh-tumbuhan” (Kamajaya, 1986: 28-29). Dukuh Dibyajati menentramkan dirinya.
“Mulai saat itu tinggal jiwa sang Dukuh Dibyajati. Ia pergi ke Toya Bumi (?), merasakan

kenikmatan sorga, dilayani oleh para bidadari” (Kamajaya, 1986: 28).

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 107



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

b. Alam Sorga sebagai Alam Dewa-Dewa

Mengacu kepada bagan 1, alam atas (sorga) dihuni pula oleh dewa-dewa (Kamajaya,
1986). Jika dikaitkan dengan 7ri Hita Karana maka pengetahuan etnik Bali tentang alam dewa-
dewa dapat disebut etno-Parhyangan. Para dewa sebagai personifikasi dari Tuhan
digambarkan secara antropomorfisme, yakni menyamai kehidupan manusia (Titib, 2003;
Harshananda, 2007). Etno-Parhyangan merupakan lokalisasi terhadap Agama Hindu (Mulder,
1999), sehingga muncul Agama Hindu Bali (Picard, 2020). Pola ini tercermin pada
kebudayaan Agama Hindu yang berkembang di Bali, berbeda daripada apa yang ada di India.

Cerita Dukuh Siladri menyatakan bahwa ada dua dewa sangat penting, yakni Dewi
Bumi dan Dewa Siwa Maha Guru. Dewi Bumi memberikan anugrah terendah berbentuk nasi.
Sebaliknya, Maha Guru (Bhatara Guru, Siwa) memberikan anugrah tertinggi berbentuk agama

3

yang mengajarkan tentang kebajikan (dharma). Begitu pula “... ruang lingkup Siva tidak
terbatas; di dalam kenyataan segala sesuatu berhubungan dengan Siva terdapat di mana-mana.
Ia tidak meninggalkan sesuatu bidang kehidupan manusia tak tersentuh olehnya”
(Anandamurti, 2006: 26). Hal ini mengakibatkan cerita rakyat Dukuh Siladri menyatakan

(13

bahwa “... inilah yang selalu wajib diusahakan. Permohonan kepada dewa akan menghasilkan
satu di antara dua, yakni amerta, air kehidupan, atau racun. Aku harapkan anda mendapatkan
amerta” (Kamajaya, 1986: 28). Pada masyarakat Bali Dewi Bumi = Dewi Uma = uma = sawah,
disebut pula carik. Carik adalah tanda baca untuk menunjukkan suatu kalimat atau
pembicaraan telah berhenti (nyarik). Mengacu kepada gagasan ini maka masuk akal jika Dewi
Bumi = Dewi Uma = uma = sawah = carik = makanan = nasi dikaitkan dengan kematian.
Sebab, jika manusia tidak mengonsumsi nasi atau sesuatu yang berasal dari Dewi Bumi maka
manusia pasti akan mati. Dengan demikian, wajar jika Dewi Bumi/Dewi Uma/Dewi Durga
disebut dewi kematian, sekaligus juga dewi kehidupan (Siva, 1997).

Dewa Siwa = kehidupan/amerta dan Dewi Bumi = merta = kematian tidak perlu
dipertentangkan, sebab keduanya berkomplementer. Gagasan ini tercermin pada simbol lingga
dan yoni (Dewa Siwa Maha Guru dan Dewi Uma/Parwati, menyatu untuk menunjukkan bahwa
keduanya tidak terpisahkan (Titib, 2003). Pola ini terlihat pula pada Pura Dalem di setiap desa
adat di Bali. Pura ini berfungsi sebagai tempat suci untuk memuja Dewa Siwa dan Dewi Uma
atau Dewa Durga secara bersamaan. Begitu pula ajaran reinkarnasi memadukan antara

kehidupan dan kematian lingkaran yang harus dilalui oleh manusia secara tidak henti-hentinya,

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 108



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

sampai rohnya mencapai moksha (roh terputus dari reinkarnasi atau punarbawa) (Harsananda,
2007 Sankaracharya, 2014; Madrasuta, 2005).

Pada saat manusia belum mencapai moksha — menyatu dengan Dewa Siwa, maka dia
berada pada ruang campuran antara sorga dan neraka. Pola ini disebabkan oleh tindakan
manusia yang selalu terikat kepada benar-salah, baik-buruk, dan indah-jelek dalam kehidupan
sehari-hari. Kondisi ini berujung pada hasil perbuatan, yakni sorga dan/atau neraka, baik di
sini (alam bawah) maupun di sana (alam atas) sebagai kenisacayaan (Darmayasa, 2008;
Ginarsa, 2002; Prabavanda, 2006). Sorga di sana (swah loka, swarga) bukan tujuan akhir dalam
Agama Hindu — juga roh seseorang berada di sorga dan neraka maka yang bersangkutan akan
bereinkarsi. Tujuan tertinggi dan finalis dalam Agama Hindu adalah moksha — roh menyatu
dengan Dewa Siwa atau Manunggaling kawula Gusti (Madrasuta, 2005).

Pencapaian sorga dan moksha mengharuskan manusia tidak hanya sebagai homo
sapiens, tetapi harus pula menjadi homo religiousus (Atmadja et al., 2025; Atmadja, 2020) dan
terus berlanjut pada homo deus (manusia berkarakter kedewataan) (Harari, 2018). Cerita
Dukuh Siladari menambahkan hal ini harus dilengkapi dengan berdoa. Thouless (1992)
menunjukkan bahwa doa kepada Tuhan/dewa-dewa kebanyakan berbentuk doa petesi. Pola ini
mengacu kepada asas yang melandasi hubungan antara Tuhan/dewa-dewa dan manusia, yakni
suweca-bhakti atau resiprositas. Asas ini menekankan bahwa umat hormat (bhakti) kepada
dewa-dewa melalui doa petisi dengan harapan mendapatkan berkah (suweca).

Pola ini berkaitan pula dengan imajinasi bahwa Tuhan adalah ibu. Hal ini terbentuk
oleh pengalaman manusia pada masa kecilnya, yakni diasuh oleh ibu dengan kasih sayang.
Pola asuh ini membekas di alam bawah sadar, sehingga melahirkan arketipe ibu (the mother
archetype) berbentuk cinta Tuhan berkarekter keibuan, yakni penuh kasih sayang (Sugiarto,
2019: 171-172; Damayanti, 2006: 106-108). Misalnya, Dewa Uma = Dewi Bumi = Dewi Durga
berkarakter ambivalen, tidak saja sebagai dewi kematian, tetapi juga sebagai dewi kehidupan
yang penuh kasih sayang kepada umatnya (Hashananda, 2007).

13

Manusia harus pula menyadari bahwa “... siapa yang ingin anugrah dari dewa-dewa,
hendaknya melatih tiga hal, yakni: ucapan, pikiran dan kelakuan. Dengan itu anda akan
memperoleh kesucian jiwa, anda akan menjadi suci, [tu membawa kesempurnaan” (Kamajaya,

(13

1986: 27). Kesempurnaan terwujudkan dengan cara ... pusatkan pikiranmu selalu, terus
menurus kepada dewa-dewa yang tak kelihatan hingga anda dapat bersatu dengan para dewa.

Bersatu dengan Sanghyang Siwa, itulah pula jalan kepada kesempurnaan. Jadi hendaknyalah

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 109



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

tujuanmu selalu mencapai kesucian jiwa” (Kamajaya, 1986: 27). Kesucian jiwa merupakan
modal penting untuk bersatu dengan Sanghyang Siwa.
c. Etnoekologi: Gunung, Flora dan Fauna Sahabat Manusia

Etnoekologi atau etno-Palemahan, yakni  pengetahuan lokal etnik Bali tentang
hubungan manusia dengan lingkungan alam pada cerita rakyat Dukuh Siladri lebih terfokus
pada alam pegunungan. Pola ini berkaitan dengan tema cerita rakyat Dikuh Siladri, yakni
tentang pertapa yang tinggal pertapaan Gunung Kawi. Kehidupan pertapa berdasarkan pada
ajaran Catur Asrama, yakni empat tataran hidup manusia, pertama, brahmacharya, yakni
tahap hidup menuntut pengetahuan dan keterampilan untuk modal melangsungan kehidupan.
Kedua, grihasta, yakni tahap hidup berumah tangga. Ketiga, wanaprastha, yakni tahap hidup
mengasingkan diri ke hutan. Mengacu kepada pemikiran Dass (2007: 186-188) tujuan tidak
hanya mencari keheningan, tetapi yang lebih penting adalah melakukan yoga yang dibangun
di sekitar praktek-praktek penyucian dan renusiasi (penolakan) terhadap tindakan-tindakan
yang bertentangan dengan kebajikan. Keempat, bhiksuka, merupakan kelanjutan dari
wanaprastha, yakni seseorang memadukan kesucian lahir batin dan kemampuan melepaskan
diri dari keterikatan kepada hak milik, untuk mewujudkan kebahagiaan tertinggi dan finalis,
yakni moksha (Madrasuta, 2005; Prabhavananda, 2006; Dass, 2007).

Paparan tentang etnoekologi dalam konteks pencarian hutan sebagai tempat melakukan
wanaprastha dapat dapat dicermati pada perjalanan Siladri, istri, dan anaknya Kusumasari
menuju Gunung Kawi, pertapaan Dukuh Dibyajati menuju pertapaan Gunung Kawi. Jalan
yang ditempuh oleh Siladri menuju pertapaan Dukuh Dibyati adalah jalan kecil berbatu-batu.
Selama di perjalanan mereka mengalami hujan angin disertai dengan topan. Mereka kedinginan
dan menggunakan dau pisang sebagai payung. Begitu pula selama di perjalanan istrinya
kelelahan. Pada saat mengaso “... istrinya tidur di panggkuannya, sedang binatang-binatang
penghuni hutan yang buas-buas, singa, badak bercula satu dan harimau kelihatan terus-menerus
mengelilinginya. Hewan-hewan itu mengintainya, namun Siladri tetap merada tidak takut
(Kamajaya, 1986: 17). Siladri menanggapi kejadian ini sambil berucap kepada istrinya.

“Terpujilah engkau, kekasihku,” katanya kepada istrinya, “bahwa engkau mengikuti
aku dengan cinta setiamu. Aku sungguh amat terharu. Kuharap. Kalau kemudian kita
numitis di dunia lagi, agar aku ditakdirkan menjadi perempuan dan anda menjadi laki-
laki. Dengan demikian kita dapat kawin lagi. Akun akan menghormati dan membantu
anda hingga aku tidak berhutang budi atas segala perbuatanmu yang baik dan
kesetiaanmu kepadaku (Kamajaya, 1986: 16).

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 110



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Siladri menambahkan pula suka dan duka yang dialami manusia bukan karena
kehendak dewa, tetapi karena nasib. Nasib berkaitan dengan hukum karma (Madrasuta, 2005:
46 Suka dan duka merupakan keniscayaan bagi manusia pada alam campuran (tengah) antara
sorga dan neraka (Kamajaya, 1986: 16). Terpaan hujan angin mengakibatkan istri Siladri sakit
dan meminggal dunia, setibanya di pertapaan Dukuh Dibyajati. Siladri sangat sedih karena
ditinggal mati oleh istrinya. Dukuh Dibyajati memberikan nasihat kepada Siladri sebagai
berikut.

Janganlah anda bingung karena istrimu telah meninggal dunia, Kematian istrimu
sudahlah tepat sampai batas umurnya. Tak ada seorang pun yang mampu mencagahnya.
Peristiwa itu mengajarkan kebenaran, bahwa siapa yang dilahirkan, niscaya akan
menemui ajalnya. Dan kalau orang kawin, tentu pada suatu saat suami isteri akan
dipisahkan oleh maut. Cinta kasih atau kesenangan selalu diikuti oleh penderintaan
(Kamajaya, 1986: 20).

Suladri tercerahkan dan dapat menerima kematian istrinya. Atas anjuran Dukuh
Dibyajati, Siladri mengabenkan istrinya mekai kayu bakar. Abu jenazahnya dibuang ke sungai
lalu menuju laut. Rohnya diharapkan memasuk alam sorga sebagai alam atas sebgamana
terlihat pada bagan 1. Pascangeben Siladri mendapatkan masalah, tidak ada orang yang
menyusui anaknya. Dukuh Dibyajati membantunya dengan cara meminta tolong kepada fauna
penghuni hutan.

Pendeta Dibyajati berjalan diiringi oleh Siladri yang menggendong anaknya. Mereka
pergi ke jantung hutan belantara. Sesampai di sana sang dukuh lalu di atas batu yang
rata permukaannya, kemudian membaca matra (doa) penuh dengan kekuatan gaibnya
hingga binatang-binatang terpengaruh oleh mantra itu dan datang untuk memberi
hormat kepada sang pertapa. Singa, harimu, badak bercula satu, gajah, rusa, babi hutan,
kancil, kambing hutan, banteng semuanya mengerumuni tempat Dibyajati. Siladri amat
ketakutan. Jangalah takut, mari, dekatlah padaku. Sesungguhnya semua hewan itu
asalnya sama dengan anda. Manakala anda menghadapi kesulitan dan mereka mau
membantunya, janganlah aanda menolak. Kalau anda sedang dan baik padanya, mereka
pun pasti senang dan baik padamu.” (Kamajaya, 1986: 22-23).

Dukuh Dibyajati meminta kepada binatang-binatang tersebut agar ada yang mau memberikan
susunya kepada Kusumasari. Kancil betina yang kebetulan sedang beranak bersedia
memberikan susunya. Kancil betina setiap saat memenuhi kebutuhan Kusumasari akan susu
sebagai pengganti air susu ibu (ASI). Dengan demikian Kusumasari dapat tumbuh dan
berkembang secara baik.

Dibyajati menjelaskan lebih lanjut tentang latar belakang fauna penghuni hutan

berkarakter jinak. Selain, karena pengaruh mantra pengasih, juga karena cara Kkita

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 111



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

memperlakukannya, yakni dengan cara penuh kasih sayang. Cinta kasih mendatangkan cinta
kasih pula. Kita seharusnya menerapkan cinta kasih terhadap semua makhluk hidup
(Kamajaya, 1986: 23). “Mereka dapat merasakan cinta kasih kita. Mereka tidak dapat berkata-
kata, tetapi mempunyai perasaan seperti kita. Kuharap anda menyadari hewan-hewan itu
adalah manusia yang kesasar jiwanya. Itulah hakikat yang sesungguhnya (Kamajaya, 1986:
23).

Pada saat Kusumasari berumur 12 tahun maka Dukuh Dibyajati meninggalkan raganya
lalu masuk sorga. Pertapaan Gunung Kawi dengan berbagai ajarannya dilanjutkan oleh Siladri
dengan sebutan Dukuh Siladri. Kusumasari melayani keperluan ayahnya, yakni Dukuh Siladri,
yakni menyediakan makanan dari hasil hutan, air dan bunga-bungaan untuk
persembanhyangan. Hal ini tidak terlepas dari penataan pertapaan Gunung Kawi yang
dilakukan oleh Dukuh Dibyajati, lalu dilanjutkan oleh Dukuh Siladri. “Pertapaan di puncak
gunung diselimuti udara dingin dan kabut, dikelilingi oleh tanam-taman bunga yang indah dan
harum semerbak. Pohon buah-buahan yang bermacam-macam ada di lereng, semuanya teratur
rapi dan menyedapkan pemandangan” (Kamajaya, 1986: 42). Dukuh Siladri memelihara pula
ternak ayam. Kokok ayam jantan sabgat penting, yakni memberi pertanda akan datangnya

pagi hari (Kamajaya, 1986: 51).

d. Fauna Teman Melawan Kejahatan

Fauna sebagai sahabat manusia dapat pula membantu untuk melawan kejahatan. Gejala
ini terlihat pada tindakan Wayan Buyar dengan anakbuahnya, menculik Kusumasari untuk
dikawininya secara paksa atau menurut Windia (1989: 66-69) disebut melegandang. Wayan
Buyar melegandang karena Kusumasari menolak cintanya — Kusumasari sudah memiliki
kekasih, yakni Mudita. Kusumasari dibawa ke atas punggung kuda. Dia berteriak-teriak dan
menangis tersedu-sedu, namun penculiknya tidak memperhatikannya (Kamajaya, 1986: 60).
Dukuh Siladri menolong anaknya dengan cara sebagai berikut.

Ia lalu membaca doa dan mengucapkan mantra untuk mendatangkan binatang-binatang
dari dalam hutan. Datanglah singa, harimau, babi hutan, banteng dan badak bercula satu
dalam jumlah yang cukup banyak. Seolah-olah seluruh hutan telah mendengar dan
mematuhi seruan sang pertapa. Setelah mereka sampai di hadapan sang dukuh,
berkatalah Siladri lirih, “Dengarkanlah binatang-binatang sahabatku. Aku mita dengan
sangat akan pertolonganmu. Beberkanlah segera anakku Kusumasari yang dilarikan
perampok dengan naik kuda. Bertindaklah dengan cepat hingga berhasil” (Kamajaya,
1986: 60).

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 112



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Binatang-binatang itu berlarian mengajar para perampok tersebut. Harimau menyerang dan
membunuh anakbuah Wayan Buyar. Harimau berhasil merebut Kusmasari. Wayan Buyar
melarikan diri karena takut kepada keganasan binatang-binatang sahabat Dukuh Siladri
(Kamajaya, 1986: 60).

Wayan Buyar terus berusaha merebut kembali Kusumasari, karena cintanya yang
membara. Wayan Buyar ingin membunuh Dukuh Siladri dan Mudita karena menghalangi
cintanya —Mudita kekasih Kusumasari. Formm (2007) menyatakan cinta selalu bergandengan
dengan benci. Jika cinta ditolak dan/atau ada pihak yang menghalanginya maka muncul
kebencian. Kebencian disalurkan dengan cara meniadakan penghalangnya. Begitu pula Putra
(2015: 23) menyatakan bahwa “manusia memiliki kemampuan untuk mencintai dan
membenci.... Kita mencintai seseorang atau sesuatu karena orang atau sesuatu itu memberikan
kebahagiaan kepada kita. Mengapa kita membenci? Karena orang atau sesuatu itu
mengahalangi untuk memperoleh kebahagiaan, atau orang atau sesuatu itu membawa kita
kepada penderintaan”. Wayan Buyar menganggap Dukuh Siladri dan Mudita sebagai
penghalang bagi cintanya dan sekaligus menghancurkan kebahagiaannya. Wayan Buyar
membenci Dukuh Siladri dan Mudita, sehingga terdorong untuk membunuhnya agar dapat
mengawini Kusumasari secara paksa. Secara stuktural dan kultural perempuan berada pada
posisi yang lemah sehingga laki-laki dapat memaksakan keinginannya (Sugihastuti dan
Saptiawan, 2007; Umar, 2010).

Wayan Buyar dan orangtuanya, menempuh cara niskala untuk membunuh Dukuh
Siladri dan Mudita. Wayan Buyar mendatangi rumah Dayu Datu, wanita sakti karena
menguasai ilmu hitam,yakni ilmu /eak, di Gunung Mumbul. Wayan Buyar membayar Dayu
Datu dua ribu ringgit untuk membunuh Dukuh Siladri dan Mudita. Dayu Datu mengerahkan
anakbuahnya untuk menyerang pertapaan Gubung Kawi. [lmu hitam yang digunakannya
menimbulkan ketakutan.

Bumi seolah-olah menjadi mengkilap karena kehadiran pada leak yang menyilaukan.
Akibatnya penduduk di sekitar pedesaan sampai pegunungan merasakan tidak enak
karena udara menjadi panas, sehingga banyak orang tak dapat tidur, lalu lari ke
pekarangan muka mencari angin. Yang di dalam rumah berkipas-kipas. Ada pula yang
lalu masuk kolam. Ada pula yang menyiram badannya sejadi-jadinya. Ada pula yang
membedaki dirinya dengan bedak-bedak halus, bahkan ada yang tak tahan lalu
berguling-guling di Lantai (Kamajaya, 1986: 79-80).

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 113



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Dukuh Siladri dan Kusumasari memberikan perlawan memakai ilmu putih (white
magic). llmu hitam Dayu Datu dan anakbuahnya dikalahkan oleh Dukuh Siladri. Anakbuah
Dayu Datu banyak yang mati dan mayatnya bergelimpangan di sekitar pertapaan Gunung
Kawi. Untuk membersihkannya maka Dukuh Siladri memanggil sahabatnya, para binatang.
Dukuh Siladri “... mengacungkan tangannya ke atas serta membaca mantra untuk
mengadatangkan binatang-binatang” (Kamajaya, 1986: 83). Dukuh Siladri meminta agar
binatang-binatang itu membersihkan mayat-mayat yang berserakan di pertapaan Gunung
Kawi.

Dukuh Siladri mengajak pula binatang-binatang tersebut untuk melawan Dayu Datu.
Dukuh Siladri meminta harimau dan kera untuk menyerang kediaman Dayu Datu. Dayu Datu
sedang tidur di rumahnya, tanpa busana karena kelelahan.

Harimau masuk ke kediaman ratu-leak. Ia berjalan di muka, sedang sang Kera takut
terjebak oleh kekuatan sihir. Harimau tahu di sanalah Dayu Datu tidur telanjang bulat.
Harimau senang melihat makanan yang montok memenubhi seleranya. Dengan ekornya
ke atas ia menerkam Dayu Datu. Ratu Leak itu masih sempat lari, tetapi tak berguna.
Seketika Harimau itu merobek-robek tubuhnya hingga sang ratu-leak mati terkoyak-
koyak tubuhnya (Kamajaya, 1986: 84).

Kera ikut bertindak dengan cara pergi ke dapar, mengambil beberapa kayu bakar lalu
ditaruhnya di perapian. Angin kencang sehingga api cepat menjalar. Rumah Dayu Datu dan

harta bendanya menjadi abu (Kamajaya, 1986: 86).

e. Ritual Dewa Yajnya dan Bhuta Yajnya

Kekerasan dan korban jiwa anak buah Dayu Datu mengakibatkan terjadi pencemaran
terhadap lingkungan alam lazim disebut /efeh. Begitu pula muncul hubungan disharmoni antara
berbagai komponen di dalam lingkungan alam, sehingga muncuh bahaya yang berasal dari
kekuatan negatif yang berasal dari bhuta kala atau makhluk demonik. Kondisi ini harus diatasi
dengan cara melakukan ritual. Begitu pula dewa-dewa harus diberikan ucapan terima kasih

melalui ritual karena anugrahnya, sehingga Dewi Datu sebagai ratu /eak berhasil dikalahkan.

Di pertapaan Gunung Kawi diadakan upacara korban sebagai tanda sukur kepada dewa-
dewa. Yang dikorbankan adalah berupa nasi orang-orangan lengkap dengan lauk
pauknya, nasi lamak dalam tujuh pinggan besar. Tidak ketinggalan arak dan brem.
Sesaji arak dan brem dimaksudkan agar para raksasa dan danawa pergi dan kembali ke
tempatnya masing-masing sehingga pertapaan bersih dari gangguan. Sesaji untuk para
raksasa itu ditaruh di atas tanah, kemudian habis dimakan oleh anjing-anjing. Korban

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 114



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

dan sesaji itu diselenggarakan oleh Kusumasari, lengkap dengan membakar kemenyan.
Kukusnya menjulang ke angkasa, menyebarkan bau semerbak memenuhi pertapaan dan
sekitarnya (Kamajaya, 1986).

Pada saat ritual berlangsung “kera sempat membikin kacau dengan mencicipi semua korbanan
dan saji-sajian. Setelah semuanya makan, Harimau dan Kera minta diri kembali ke dunianya,
yaitu hutan belukar” (Kamajaya, 1986: 86).

Ritual tersebut tergolong ke dalam dewa yajnya dan bhuta yajnya (Titib, 2003). Dewa
vajnya adalah korban suci kepada para dewa atas jasa-jasanya melindungi keluarga Dukuh
Siladri dari kejahatan Wayan Buyar dan Dayu Datu beserta anakbuahnya. Bhuta yajnya
bermakna, pertama, menyucikan dan mengembalikan keharmonisan hubungan antara berbagai
unsur lingkungan alam karena dicemari (/eteh) oleh mayat-mayat anakbuah Dayu Datu. Hal ini
berkaitan dengan teologi Hindu tentang Tuhan sebagai jiwa alam semesta maupun lingkungan
alam. Akibatnya, lingkungan alam dengan segala isinya tidak sepenuhnya profan, tapi juga
bersifat sakral (Madrasuta, 2010; Putra, 2008). Jika terjadi pencemaran terhadap kesucian
lingkungan alam karena mayat-mayat anak buah Dayu Datu maka harus diresakralisasi melalui
ritual penyucian berbentuk bhuta yajnya. Kedua, bhuta yadnya bermakna pula untuk
menjinakkan dan mengusir bhuta kala agar kembali ke alamnya. Ketiga, memberikan santapan
kepada para binatang, misalnya kera atas bantuannya dalam melawan Dayu Datu dan anak
buahnya. Meminjam gagasan Koentjaraningrat (1990) kedua bentuk yajnya itu tidak saja
berwujud tindakan religius, tetapi merupakan pula tindakan magis.

Bhuta yajnya mengakibatkan keadaan lingkungan alam dan lingkungan sosial yang
semula disharmoni dan /eteh kembali menjadi harmoni dan tidak /eteh, sehingga kedamaian
terwujudkan. Waktu telah memasuki bulan kelima (sasih kelima), saat yang amat baik bagi
ritual perkawinan — termasuk manusa yajnya. Mudita dan Kusumasari pun menikah. Keduanya
membentuk keluarga yang hidup rukun, damai, dan sejahtera. Dukuh Siladri tersenyum-

senyum memandang putra dan ptrinya dengan rasa sukur kepada Tuhan (Kamajaya. 1986).

SIMPULAN

Berdasarkan kajian etnoekologi sastra terhadap cerita Dukuh Siladri Kisah Seorang
Pertapa dapat disimpulkan bahwa teks ini merepresentasikan pandangan dunia masyarakat
Bali yang berpijak pada konsep Tri Hita Karana, yaitu keselarasan hubungan manusia dengan

Tuhan (etno-Parhyangan), antarsesama manusia (etno-Pawongan), dan dengan lingkingan

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 115



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

alam (etno-Palemahan). Alam dipahami dalam tiga tatanan kosmis—sorga (atas), neraka
(bawah), dan alam campuran (tengah)—dengan manusia menempati dunia tengah yang
menentukan arah nasib rohnya melalui praktik kebajikan atau kejahatan. Cerita ini menegaskan
bahwa kebajikan (dharma) dicapai melalui pengendalian nafsu, pelepasan keterikatan duniawi,
pendalaman ajaran agama, serta praktik asketisme pada tahap hidup wanaprastha sebagai jalan
menuju sorga dan moksha. Relasi etnoekologi terejawantah kuat dalam penggambaran hutan,
gunung, flora, dan fauna sebagai sahabat manusia yang saling terikat oleh prinsip kasih
sayang. Alam tidak sekadar ruang hidup, tetapi mitra spiritual yang mampu menolong manusia
dalam kondisi suka maupun duka, termasuk menjadi kekuatan penjaga melawan kejahatan.

Melalui ritual dewa yajnya dan bhuta yajnya, manusia berkewajiban menjaga kesucian dan
keharmonisan alam dari kondisi /eteh akibat kekacauan moral maupun kekerasan. Ritual
berfungsi memulihkan keseimbangan kosmis, menyucikan lingkungan, menenangkan
kekuatan destruktif (bhuta kala), serta menegaskan kembali hubungan resiprositas antara
manusia, dewa, dan alam. Dengan demikian, etnoekologi dalam Dukuh Siladri bukan hanya
merefleksikan pengetahuan lokal tentang lingkungan, tetapi juga menegaskan etika ekologis-
religius masyarakat Bali yang memandang kesejahteraan manusia hanya mungkin tercapai

melalui harmoni spiritual, sosial, dan ekologis secara terpadu serta berkelanjutan

DAFTAR PUSTAKA

Adnyana, Nyoman Mider. 2014. Sri Guru Phitam (Guru Adalah Bapak, Ibu dan Brahman),
Surabaya: Paramita.

Anandamurti, Sri Sri. 2006. Namah Sivaya Santaya. [Penerjemah 1 Dewa Gde Malih].
Surabaya: Paramita.

Ariyani, Luh Putu dan Tuty Maryati. 2022. Media Tradisional sebagai Agen Pendidikan pada
Masyarakat Bali. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Atmadja, Nengah Bawa, Anantawikrama Tungga Atmadja, dan Tuty Maryati, 2017. Agama
Hindu, Pancasila, dan Kearifan Lokal Fondasi Pendidikan Karakter. Yogyakarta:
Larasan.

Atmadja, Nengah Bawa, Anantawikrama Tungga Atmadja, dan Tuty Maryati. 2015. [Ngeben
+ Memukur] = [Tubuh = Api] + [Uparengga + Mantra] = [Dewa Pitara = Surga].
Yogyakarta: Paranita.

Atmadja, Nengah Bawa, Anantawikrama Tungga Atmadja, Luh Putu Ariyani, dan Tuty

Mariyani, 2025. Sistem Sosiokultural dalam Perspektif Tri Hita Karana. Singaraja:
Institut Agama Hindu Negeri Singaraja Bali.

Atmadja, Nengah Bawa. 2010. Ajeg Bali Gerakan, Identitas Kultural, dan Globalisasi.
Yogyakarta: LKiS.

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 116



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Atmadja, Nengah Bawa. 2020. Kajian Postgenerik terhadap Tri Hita Karana pada Masyarakat
Bali. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Damajanti, Irma. 2006. Psikologi Seni Sebuah Pengantar. Bandung: PT Kiblat Buku Utama.
Darmayasa. 2008. Bhagawata Purana tentang Neraka. Surabaya: Penerbeit Paramita.

Dass, Ram. 2007. Jalan Menuju Tuhan Melaksanakan Gita dalam Hidup Sehari-Hari.
[Penerjemah Sang Ayu Putu Renny dan Putu Edy]. Jakarta: Media Hindu.

Endraswara, Suwardi. 2013. Metodologi Penelitian Sastra Epistemologi, Model, Teori, dan
Aplikasi. Jakarta: PT Buku Seru.

Freud, Sigmun. 2006. Pengantar Umum Psikoanalisis. [Penerjemah Haris Setiowati].
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Fromm, Eric. 2007. Cinta, Seksualitas, dan Matriarki Kajian Komprehensif tentang Gender.
[Penerjemah Pipiet Maizier]. Yogyakarta: Jalasutra.

Ginarsa, Ktut. 2002. Atma Prasangsa. Denpasar: CV. Kayu Mas.

Harshananda, Svami. 2007. Dewa-Dewa Hindu. [Penerjemah I Wayan Maswinara]. Surabaya:
Paramita.

Kamajaya. 1986. Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali. Yogyakarta; U.P.
Indonesia.

Karmini, Ni Nyoman, dkk. ed. 2013. Menguarai Tradisi Lisan Merajut Pendidikan Karakter.
Denpasar: Cakra Mas.

Madrasuta, Ngakan Made. 2010. Tuhan Agama dan Negara. Jakarta: Media Hindu.
Madrasuta. Ngakan Made. 2005. Saya Beragama Hindu. Jakarta: Media Hindu.

Picard, Michel. 2020. Kebalian Konstruksi Ideologis Identitas Bali. [Penerjemah Feybi
Mokoginta]. Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia).

Prabhavananda, Swami. 2006. Agama Veda dan Filsafat. [Penerjemah I Nyoman Ananda].
Surabaya: Paramita.

Pudentia MPSS. 2013. “Pendidikan Kajian Tradisi Lisan di Indonesia”. Dalam Ni Nyoman
Karmini dkk. ed. Menguarai Tradisi Lisan Merajut Pendidikan Karakter. Denpasar:
Cakra Mas. Halaman 3-9.

Purwanto, Bambang. 2013. “Belajar dari Afrika: Tradisi Lisan Sebagai Sejarah dan Upaya
Membangun Historiografi bagi Mereka yang Terbaikan”. Dalam Jan Vansina, Tradisi
Lisan sebagai Sejarah. [Penerjemah Astrid Reza, dkk.). Yogyakarta: Ombak. Halaman
XX11-XXXV.

Putra, Ngakan Putu. 2015. Kebijaksanaan Weda untuk Hidup Bahagia. Jakarta: Media Hindu.

Sankaracharya. 2014. Atmabodha Pengetahuan Diri untuk Kedamaian Tertinggi. [Gede
Ngurah Ambara dan Gede Palguna Reganata]. Jakarta: Media Hindu.

Suaka, I Nyoman. 2013. “Sambutan Dekan Fakultas Pendidikan Bahasa dan Seni IKIP
Saraswati Tabanan”. Dalam Ni Nyoman Karmini dkk. ed. Menguarai Tradisi Lisan
Merajut Pendidikan Karakter. Denpasar: Cakra Mas. Halaman iii-iv.

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 117



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra)
Luh Putu Sri Ariyani*

Umar, Nasaruddin. 201. Argumen Kesetaraan Gender Perspektif Al-Quran. Jakarta: Dian
Rakyat.

Vansina, Jan. 2014. Tradisi Lisan sebagai Sejarah. [Penerjemah Astrid Reza, dkk.).
Yogyakarta: Ombak.

Windia, Wayan P. 1989. Danda Pacamil Cacatan Populer Istilah Hukum Adat Bali. Denpasar:
Upada Sastra.

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025
| 118



