
 WIDYA SANDHI  

E - ISSN:  2746-9093 & P-ISSN: 1907-7351   

Vol. 16 No. 2, Nopember 2025 
https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/index.php/WS 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 98  
 

 
Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali  

(Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani1*, Tuty Mariyati2, Nengah Bawa Atmadja3 

 
1,2Universitas Pendidikan Ganesha, 3Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan 

*Email korespondensi: putu.sri@undiksha.ac.id   

 

Keywords:  Abstract 

oral tradition, 

literary 

ethnoecology, 

ascetics, heaven, 

hell, and mixed 

realms 

 
This study examines the oral tradition of Dukuh Siladri, the Story 

of a Hermit in Balinese Folklore. The aim is to understand the 

story's ethnoecology through content analysis, deconstruction, and 

radical hermeneutics. The results of the study indicate that the 

ethnoecology or ethno-Palemahan in the story begins with the idea 

that nature recognizes three states: heaven (above), hell (below), 

and a mixed (middle). Humans and other living creatures exist in a 

mixed realm, bound to heaven and hell. The ideal human aspiration 

is to realize heaven and avoid hell. This pattern is applied to the 

relationship between humans and God/gods, guided by ethno-

Parhyangan. Another application is to social structures, referring 

to ethno-Pawongan. In social structures, there are always humans 

who obey the principles of virtue or vice versa. Humans must side 

with virtue and adopt the way of life of the wanaprastha, namely, 

becoming a hermit in the forest. The application of religion to 

human relations with the natural environment is very important. 

Forests, with their flora and fauna, should be treated with 

compassion, as they can help humans in times of joy and sorrow. 

The purity and preservation of the natural environment are 

maintained through bhuta yajnya. 

 

Kata Kunsi:  Abstract 

tradisi lisan, 

etnoekologi sastra, 

pertapa, alam sorga, 

neraka, dan 

campuran 

 
Penelitian ini  mengkaji tradisi lisan Dukuh Siladri Kisah Seorang 

Pertapa Cerita Rakyat Bali. Tujuannya memahami etnoekologi 

pada cerita, memakai analisis isi dipadukan dengan dekonstruksi 

yang terikat pada hermeneutika radikal. Hasil kajian menunjukkan 

etnoekologi atau etno-Palemahan pada cerita tersebut bermula 

dari ide bahwa alam mengenal tiga keadaan, yakni alam sorga 

(atas), alam neraka (bawah), dan alam campuran antara sorga dan 

neraka (tengah). Manusia dan makhluk hidup lain berada pada 

alam campuran, sehingga terikat pada sorga dan neraka. Cita-cita 

ideal manusia adalah mewujudkan sorga dan menghindarkan 

https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/index.php/WS
mailto:putu.sri@undiksha.ac.id


Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 99  
 

 

neraka, dengan cara taat terhadap agama pada tataran pikiran, 

ucapan dan tindakan. Pola ini  diterapkan pada hubungan antara 

manusia dengan Tuhan/dewa-dewa, berpedoman pada etno-

Parhyangan. Penerapan lain adalah pada struktur sosial mengacu 

kepada etno-Pawongan. Pada struktur sosial  selalu terdapat 

manusia yang  taat pada asas kebajikan atau sebaliknya. Manusia 

harus berpihak pada kebajikan dan pada titik tertentu mengikuti 

tataran hidup wanaprastha, yakni menjadi pertapa di hutan 

sebagai persiapan untuk mewujudkan sorga di alam atas. 

Penerapan agama pada hubungan manusia dengan lingkungan 

alam  sangat penting. Misalnya, hutan yang terdiri dari flora dan 

fauna harus diperlakukan sebagai sabahat berasaskan kasih 

sayang, karena dapat membantu manusia dalam keadaan suka dan 

duka. Kesucian dan kelestarian lingkungan alam harus dijaga 

melalui bhuta yajnya. 

 

I. PENDAHULUAN 

Masyarakat Bali sangat kaya tradisi lisan, yakni “segala hal yang ditransmisikan 

melalui tuturan meliputi yang beraksara dan tak beraksara” (Pudentia MPSS, 2013: 3). Hoed 

(2015: 214) memberikan penjelasan lebih lanjut tentang tradisi lisan, yakni “berbagai 

pengetahuan dan adat kebiasaan yang secara turun-temurun disampaikan secara lisan”.  

Tradisi lisan tidak hanya terdiri atas folklor, cerita-cerita dan sejenisnya, tetapi juga 

berbagai hal yang menyangkut sistem pengetahuan lokal, sistem genealogi, sejarah, 

hukum, lingkungan, alam semesta, adat-istiadat, tekstil, obat-obatan, religi dan 

kepercayaan, nilai-nilai moral, bahasa seni, dan lain sebagainya. Menurut pendapat 

Edi Sedyawati, tradisi lisan memiliki aspek sosial dan aspek budaya di dalamnya. 

Aspek sosial meliputi pada pelaku yang terlibat, tujuan kegiatan pelaku, dan sistem 

penyelanggaraan tradisi lisan yang bersangkutan sedangkan aspek budaya berkaitan 

dengan berbagai pesan yang terkandung dalam tradisi lisan dan bagaimana kaidah 

penyelenggaraan dan simbol yang digunakan (Pudentia MPSS, 2013: 3).   

Vansina (2014: 43) memberikan penjelasan tambahan tentang ciri-ciri tradisi lisan, 

pertama, memuat pesan-pesan verbal yang merupakan kalimat-kalimat laporan dari masa lalu 

yang melampaui masa kini. Jadi, penekannnya adalah pesan-pesan harus disampaikan secara 

lisan, diucapkan, dinyanyikan dan/atau dengan alat musik. Kedua,   penyebarlusan melalui 

mulut. Ketiga, tradisi lisan harus dikenal secara umum atau secara universal dalam kebudayaan 

yang bersangkutan. Begitu pula Purwanto (2014: xxiii) menegaskan tradisi lisan dapat 

“dijadikan sebagai sumber status budaya dari masyarakat pendukungnya”. Begitu pula Vansina 

(dalam Purwanto, 2014: xvii) menunjukkan bahwa tradisi lisan pada masyarakat yang belum 

melembagakan budaya tulis berfungsi sangat penting, yakni merepresentasikan sebuah 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 100  
 

 

peradaban lisan yang sejajar nilainya  dengan peradaban tertulis yang dimiliki oleh masyarakat 

Eropa dan Amerika kontemporer. Jika masyarakat berbudaya tulis menyimpan kebudayaan 

pada tulisan, maka masyarakat berbudaya lisan, menyimpan kebudayaannya pada tradisi lisan. 

Kemanfaatan seperti ini mengakibatkan UNESCO dalam konvensi tanggal 16 Oktober 

2003, menetapkan tradisi lisan sebagai salah satu unsur penting dari Intangiabel Cultural 

Haritage (ICH). Hal ini dikarenakan radisi lisan merepresentasikan ekspresi budaya kreatif 

yang memuat nilai kearifan pengetahuan lokal serta menjadi sarana memahami identitas 

masyarakat karena budaya dan komunitas saling bergantung erat (Pudentia MPSS, 2013: 3).  

UNESCO  menyelenggarakan pula  berbagai program yang berkaitan dengan tradisi lisan, 

misalnya “World Heritage”, “Memory of The World”, dan membuat konvensi perlindungan 

budaya (Convention of Safeguarding Intangiable Cultural Heritage 2004) yang diratifikasi  

oleh berbagai negara anggotanya 

Indonesia ikut meratifikasinya tercermin pada SK Presiden pada tahun 2008 (Pudentia 

MPSS, 2013: 6). Indonesia berusaha memberikan perhatian terhadap tradisi lisan, dengan cara 

melakukan Perlindungan, Pemeliharaan, dan Revitalisasi Tradisi Lisan (Pudentia MPSS, 2013: 

8). Dalam konteks menarik dikemukakan buku berjudul Metodologi Kajian Tradisi Lisan pada 

tahun 1998 yang dicetak ulang pada tahun 2015 (Pudentia MPSS ed., 2015). Buku ini sangat 

penting, selain karena menjelaskan tentang tradisi lisan dan contohnya, membicarakan pula 

tentang cara mengkajinya secara metodologis untuk memahami bentuk, makna, fungsi, dan 

saha-usaha untuk melindungi, memelihara, dan merevitalisasinya untuk memajukan peradaban 

suatu etnik dan/atau bangsa dan negara Indonesia. 

Kegiatan seperti ini bergema sampai ke Bali, terlihat pada tahun 2013 berlangsung 

Seminar Tradisi Lisan dalam Pendidikan. Seminar ini diselenggarakan atas prakarsa Fakultas 

Pendidikan Bahasa dan Seni IKIP Saraswati Tabanan bekerja sama dengan Asosiasi Tradisi 

Lisan (ATL) Cabang Bali. Seminar ini melibatkan berbagai ahli dari berbagai perguruan tinggi 

di Bali dan luar Bali. Pada seminar ini disampaikan sebanyak 31 makalah yang dikelompokkan 

menjadi empat tema, pertama, Tradisi Lisan dan Pelestarian. Kedua, Tradisi Lisan dan 

Pembelajaran. Ketiga, Tradisi Lisan dan Sastra Klasik. Keempat, Tradisi Lisan dalam Seni dan 

Budaya.  Analisis isi terhadap makalah-makalah ini secara substansial berkontribusi bagi 

penguatan gagasan UNESCO tentang tradisi lisan sebagai Intangiabel Cultural Haritage yang 

harus dilestarikan melalui pendidikan di sekolah. Hal ini dipertegas oleh Suaka (2013: iv), 

Dekan Fakultas Bahasa dan Seni IKIP Saraswati Tabanan, dalam sambutannya yang 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 101  
 

 

menyatakan bahwa seminar bertujuan untuk menghasilkan rumusan yang komprehensif 

tentang nilai-nilai pendidikan yang bersumber dari tradisi lisan untuk mendukung pendidikan 

karakter bangsa.   

Kajian terhadap tradisi lisan menyebar pada berbagai perguruan tinggi. Misalnya, para  

mahasiswa S2 pada Pendidikan Guru Sekolah Dasar (PGSD), S2  Pendidikan Agama Hindu 

(PAH), dan S2 Ilmu Agama dan Kebudayaan, Institut Agama Hindu Negeri Singaraja banyak 

menulis tesis bertemakan tradisi lisan menggunakan pendekatan kuantitatif atau kualitatif. 

Temuan mereka mendukung Perlindungan, Pemeliharaan, dan Revitalisasi Tradisi Lisan. 

Begitu pula Atmadja, Atmadja, dan Mariyati (2017) dan Ariyani dan Mariyati (2022) 

menunjukkan bahwa nilai-nilai pada tradisi lisan sangat  relevan dengan pendidikan karakter 

dalam konteks pemertahanan kebudayaan Bali dan pendidikan nasional.  

Pendekatan pendidikan bukan satu-satunya sudut pandang dalam mengkaji tradisi lisan, 

melainkan ada yang lainnya, yakni pendekatan ekologi sastra sebagaimana dikemukakan 

Endraswara (2016) dalam bukunya Metodologi Penelitian Ekologi Sastra Konsep, Langkah, 

dan Penerapannya. Pendekatan ekologi sastra mencakup pendekatan etnoekologi sastra, sangat 

menarik diterapkan, dengan mengambil contoh cerita rakyat Dukuh Siladri, berbentuk puisi 

karya Putu Damayanti. Pemilihannya berdasarkan pada  pertimbangan bahwa  cerita rakyat 

Dukuh Siladri sangat terkenal, tidak saja di Bali dan Indonesia, tetapi juga di mancanegara. 

Buktinya cerita rakyat Dukuh Siladri diterjemahkan ke dalam Bahasa Belanda oleh C. Hooykas 

(1982) berjudul De Kluizenaar Doekoeh Siladri (Dukuh Siladri: Kisah Seorang Pertapa). Cerita 

ini diterbitkan oleh Oosterse Biblitheek di Leiden dan Algemene Uitgeverij Meulenhof di 

Amsterdan, Netherland. Carita ini  mendasarkan pada buku terbitan Pustaka Bali Mas pada 

tahun 1958. Kamajaya menyadurnya ke dalam bentuk prosa, lalu diterbitkan oleh U.P.  Yogya 

pada tahun 1984 dan diterbitkan ulang pada tahun 1986 – menandakan bahwa  cerita rakyat ini 

digemari oleh pembacanya  (Kamajaya, 1986: 5-6; Bagus, 1986: 7).  

Cerita rakyat Dukuh Siladri memuat petuah moral, dinamika naratif, relasi manusia–

alam sekala dan niskala, serta nilai kemanusiaan (Kamajaya, 1986: 5). Tradisi lisan Bali kian 

tergerus globalisasi (Atmadja, 2010; Picard, 2020), sehingga kajian etnoekologi dipilih untuk 

memahami pengetahuan lokal masyarakat Bali tentang lingkungan, makna, serta fungsinya 

dalam struktur sosial kontemporer. 

 

 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 102  
 

 

II. METODE 

Penelitian ini mengkaji cerita rakyat Dukuh Siladri Kisah Sorang Pertapa Ceritra 

Rakyat Bali versi prosa hasil saduran Kamajaya (1986), bukan versi puisi karya Putu Damayati. 

Karya yang diterbitkan U.P. Indonesia Yogyakarta tersebut dijadikan objek kajian karena 

merepresentasikan nilai-nilai budaya Bali yang kaya, khususnya berkaitan dengan etnoekologi. 

Fokus penelitian diarahkan pada pengungkapan aspek etnoekologi dan keterkaitannya dengan 

unsur sosiokultural masyarakat Bali. Etnoekologi dipahami sebagai refleksi sistem 

sosiokultural yang termanifestasi dalam karya sastra. Landasan teoritik penelitian berpijak pada 

teori mimesis (Endraswara, 2013; 2018) dan teori refleksionis (Eagleton, 2002) yang 

memandang sastra sebagai representasi realitas sosial-budaya, sehingga teks Dukuh Siladri 

diposisikan sebagai refleksi kehidupan masyarakat Bali, bukan produk imajinatif yang lahir 

dari ruang hampa. 

 Kerangka teori untuk mengkaji masalah tersebut adalah pendekatan teoretis materialis 

sebagaimana dikemukakan  Sanderson  (2011: 59-84). Mengacu kepada pendekatan ini maka 

diasumsikan, bahwa pengarang sebagai produsen, memakai daya kreativitasnya untuk 

menghasilkan karya sastra (Endraswara, 2013). Meminjam gagasan Sanderson (2011) 

etnoekologi sastra memuat penggambaran tentang ekologi sebagai ruang bagi manusia baik 

secara individual maupun dalam suatu struktur sosial untuk melakukan berbagai aktivitas. 

Tujuannya, memenuhi kebutuhan hidup untuk  menjawab masalah kependudukan dengan cara 

memakai teknologi yang mereka miliki. Apa pun bentuk tindakan manusia secara meruang dan 

mewaktu terikat pada pengetahuan lokal milik suatu etnik sebagai pedomannya. Pengetahuan 

lokal menyatu dengan gagasan-gagasan lain, seperti pandangan dunia, agama/kepercayaan, dan 

mitos. Gagasan ini tercakup ke adalam apa yang disebut superstruktur ideologi (Sanderson, 

2011) atau Geertz (1999) menyebutnya dengan istilah  kebudayaan sebagai aspek kognisi dan 

aspek evaluatif. 

Pandangan dunia sangat penting bagi komunitas suatu etnik. Masyarakat Bali memiliki 

pandangan dunia Tri Hita Karana berarti tiga penyebab kebahagiaan. Pertama, Parhyangan, 

yakni  hubungan harmonis antara manusia dengan Tuhan/dewa-dewa/dewa hyang. Kedua, 

Pawongan, yakni  hubungan harmonis antarsesama manusia. Ketiga, Palemahan, yakni 

hubungan harmonis antara manusia dengan lingkungan alam  (Atmadja, 2020). Pandangan 

dunia sangat penting, karena memuat gagasan ideal tentang  cara kita melihat dunia dan 

peranan kita dalam dunia itu sendiri. Pandangan dunia atau jagat ideasional (Kaplan dan 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 103  
 

 

Manners, 2012: 154-155) memiliki beberapa fungsi, yakni menerangkan, mengesahkan, 

memperkuat, penyatuan, dan adaptasi (Eilers, 1995: 92). Pandangan dunia Tri Hita Karana  

memuat pengetahuan lokal milik etnik Bali. Adapun bentuk dan isinya dapat dipilahkan 

menjadi tiga, yakni pengetahuan lokal tentang Parhyangan, pengetahuan lokal tentang 

Pawongan, dan pengetahuan lokal tentang Palemahan. Mengingat bahwa ketiganya adalah 

milik etnis Bali, sehingga dapat disebut etno-Parhyangan, etno-Pawongan, dan etno-

Palemahan. Tri Hita Karana terjalin secara berkelindan. Dengan demikian, ketiga bentuk 

pengetahuan lokal tersebut secara otomatis juga terjalin secara berkelindan.  

Kajian etnoekologi terhadap karya sastra Dukuh Siladri pada dasarnya menekankan 

pada etno-Palemahan. Walaupun demikian etno-Parhyangan dan etno-Pawongan tidak bisa 

diabaikan, mengingat ketiganya memiliki kaitan secara holistik. Etno-Palemahan  sebagai 

pengetahuan lokal orang Bali tentang lingkungan alam pada dasarnya merupakan  struktur 

dalam dari struktur sosial. Pola ini mengakibatkan pemahaman terhadap etno-Palemahan  

membutuhkan metode khusus, yakni  hermeneutika radikal. Metode ini menekankan pada dua 

orientasi penafsiran, pertama, tafsiran restropektif (retrospective interpretation) – tafsiran 

mencari makna asli. Kedua,  tafsiran prospektif (prospective interpretation) – tafsiran sangat 

terbuka, menerima berbagai bentuk ketidakpastian, kontradiksi, dan paradok-paradok tafsiran 

(Piliang, 2015: xxi; Hardiman, 2015). Jika dikaitkan dengan gagasan Barthes (2004, 2007, 

2010. 2012) maka makna yang digali adalah makna denotatif dan konotatif. Makna ini 

mengacu kepada etno-Palemahan), tanpa mengabaikan keterkaitannya dengan etno-

Parhyangan dan Etno-Pawongan. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menggunakan teks 

prosa Kamajaya (1986) sebagai sumber data utama. Teknik pembacaan intensif (close reading) 

digunakan untuk mengidentifikasi kutipan, dialog, deskripsi, latar, serta tindakan tokoh yang 

merepresentasikan hubungan manusia dengan alam, kepercayaan, dan struktur sosial. Data 

kemudian diklasifikasi ke dalam kategori etno-Parhyangan, etno-Pawongan, dan etno-

Palemahan. Pengolahan dan analisis data dilakukan melalui reduksi data, pengelompokan 

berdasarkan Tri Hita Karana, dan interpretasi hermeneutik. Bias makna dieliminasi melalui 

objektivasi menggunakan teori sosial, khususnya pendekatan Berger dalam Hanneman (2012), 

guna mengaitkan temuan teks dengan kerangka teoretis sehingga menghasilkan narasi 

etnoekologi yang berlandaskan analisis ilmiah. 

 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 104  
 

 

III.  HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Sinopsis Cerita Rakyat Dukuh Siladri  

Cerita Dukuh Siladri Kisah Sorang Pertapa Cerita Rakyat Bali mengisahkan kehidupan 

dua saudara, Siladri dan Made Kerti, yang tinggal di Desa Marneling, Badung. Siladri memiliki 

putra bernama Mudita, sementara Made Kerti memiliki putri bernama Kusumasari. Melihat 

kemerosotan moral masyarakat desanya, Siladri memilih mengasingkan diri menuju Gunung 

Kawi untuk menempuh laku spiritual di bawah bimbingan pendeta Dibyajati. Sebelum 

berangkat, ia bertukar anak dengan adiknya: Mudita diasuh Made Kerti, sedangkan Kusumasari 

ikut bersama Siladri. Sebagai tanda pengenal, Siladri meninggalkan cincin pusaka kepada 

Made Kerti untuk diserahkan kepada Mudita kelak. 

Perjalanan menuju Gunung Kawi diliputi penderitaan. Istri Siladri jatuh sakit dan 

meninggal dunia di pertapaan Dibyajati. Siladri kesulitan merawat Kusumasari hingga 

Dibyajati memanggil seekor kancil yang menyusui bayi tersebut melalui kekuatan mantra. Di 

pertapaan, Siladri dan Kusumasari menimba ilmu kerohanian hingga menjadi pribadi yang 

berakhlak luhur dan memiliki kesaktian. Menjelang wafat, Dibyajati menyerahkan 

kepemimpinan pertapaan kepada Siladri yang kemudian bergelar Dukuh Siladri. 

Sementara itu, Mudita tumbuh dewasa di Desa Marneling. Setelah kematian orang tua 

angkatnya, Mudita mengetahui asal-usulnya dan diperintahkan menemui ayah kandungnya di 

Gunung Kawi dengan membawa cincin pusaka sebagai tanda. Dukuh Siladri menerima Mudita, 

dan ia pun tinggal bersama Kusumasari. Tumbuhlah rasa cinta di antara keduanya dan 

mendapat restu Siladri. 

Konflik muncul ketika Wayan Buyar, anak orang kaya Gede Kedampal dari Desa 

Karangbuncing, terpikat pada kusantikan Kusumasari. Dikenal sombong dan gemar melakukan 

kekerasan terhadap perempuan, Wayan Buyar memaksa Dukuh Siladri merestui pernikahannya 

dengan Kusumasari. Setelah ditolak karena Kusumasari telah bertunangan dengan Mudita, 

Wayan Buyar menyerang, mengikat Mudita dan menculik Kusumasari. Namun, berkat bantuan 

hewan-hewan hutan yang dipanggil melalui mantra Dukuh Siladri—terutama seekor 

harimau—Kusumasari berhasil diselamatkan. 

Gagal dengan kekerasan langsung, Wayan Buyar dan ayahnya menyewa penyihir sakti 

Dayu Datu untuk membunuh Mudita. Murid Dayu Datu, Ni Klinjar, diperintahkan melakukan 

pembunuhan, tetapi justru jatuh cinta kepada Mudita dan menggoda dirinya. Ketika 

perbuatannya ditegur Kusumasari, Ni Klinjar marah dan menyerang dengan ilmu leak, namun 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 105  
 

 

dikalahkan. Setelah diberi ampunan dan ajaran kebajikan, Ni Klinjar bertobat dan kembali 

hidup damai. 

Kemarahan Dayu Datu mendorongnya mengerahkan pasukan gaib untuk membalas dendam ke 

Pertapaan Gunung Kawi. Serangan besar terjadi, menyebabkan hawa panas menyelimuti 

kawasan sekitar. Dukuh Siladri kembali memanggil binatang buas—harimau, singa, dan 

badak—yang menyerang para pengikut Dayu Datu hingga binasa. Dayu Datu sendiri tewas 

diterkam harimau. Ketenteraman pun pulih, dan kisah berakhir bahagia dengan pernikahan 

Mudita dan Kusumasari. 

2. Pembahasan 

Dukuh Siladri Kisah Sorang Pertapa Cerita Rakyat Bali memuat aspek-aspek tentang  

etnoekologi sastra. Hal ini berkaitan erat dengan Agama Hindu yang  mengalami lokalisasi 

Mulder (1999) sehingga melahirkan sebutan Agama Hindu Bali (Picard, 2020). Pemikiran ini 

berimplikasi terhadap etnoekologi sastra pada cerita rakyat Dukuh Siladri, yakni tidak terlepas 

dari Agama Hindu.  

a. Etnoekologi: Alam Sorga, Neraka, dan Campuran  

Etnoekologi sastra pada cerita rakyat  Dukuh Siladri  membedakan lingkungan alam 

dalam bentuk tiga keadaan. Hal ini  dapat dicermati pada bagan 1. Mengacu kepada bagan 1, 

tiga keadaan dunia menurut cerita rakyat Dukuh Siladri, pertama, keadaan sorga. Hal ini 

mengacu kepada keadaan alam di mana roh manusia hanya mengenal satu perasaan, yakni 

kenikmatan. Alam sorga dinikmati oleh roh yang semasa hidup bertindak mengikuti asas 

kebajikan (dharma). Kedua, keadaan alam neraka. Pada alam neraka roh menikmati 

penderintaan karena manusia mengabaikan kebajikan (adharma).  Ketiga, keadaan alam 

campuran antara alam sorga dan neraka  – keadaan nikmat  dan tidak nikmat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan 1. Tiga Keadaan Alam Menurut Cerita Rakyat Dukuh Siladri 

Sumber: Kamajaya (1986) 

Keadaan alam 

sorga (kenikmatan 

sebagai dunia 

atas) 

Keadaan neraka 

(penderintaan sebagai 

dunia bawah) 

Keadaan alam 

campuran (sorga 

dan neraka 

sebagai dewa 

Manusia 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 106  
 

 

 

 Ceritra rakyat Dukuh Siladri menunjukkan bahwa ketiga keadaan alam itu berada 

dalam posisi “... tinggi, rendah, dan tengah. Masing-masing mempunyai arti sendiri-sendiri. 

Suasana sorga, suasana neraka dan suasana antara atau tengah-tengah” (Kamajaya, 1986: 20). 

Pola ini berkaitan dengan Agama Hindu Bali tentang alam semesta, terdiri dari tujuh lapisan 

ke atas. Manusia berada pada lapisan bawah, yakni bhur loka – di atasnya adalah bwah loka, 

dan di atasnya  lagi adalah swah loka – alam sorga atau swarga. Alam pucaknya (lapiran 

ketujuh) adalah alam Dewa Siwa. Bhur loka sebagai alam bagi manusia, di bawahnya ada tujuh 

lapisan alam (loka) yang  paling bawah, yakni lapisan ketujuh adalah neraka yang digambarkan 

sebagai  “... kawah api yang terus berkobar-kobar yang panasnya seratus kali api bumi” 

(Madrasuta, 2005: 102). Pendek kata, ada tidak lapisan alam, yakni sorga (swah loka, swarga) 

adalah alam atas, neraka adalah alam bawah, dan alam tengah (bhur loka merupakan alam 

manusia, campuran antara sorga dan neraka.  

Manusia dapat menikmati sorga dengan cara menerapkan Ajaran Kebahagiaan 

(Kamajaya, 1986: 28) yang memuat gagasan, pertama, manusia  harus mengendalikan 

keinginan. “Keinginan manusia adalah musuh utama, ia harus anda perangi. Nafsu itu datang  

dari hati dan itulah yang harus anda berantas, berantas dengan baik. Bilamana anda dikuasai 

oleh nafsu, berarti anda musna untuk selamanya” (Kamajaya, 1986: 20). Kedua, manusia harus 

melepaskan diri dari keterikatan. “Ingatlah! Hari senantiasa terlibat oleh keterikatan, terikat 

baik oleh isteri, anak-anak, maupun harta benda. Juga terhadap pengaruh itu anda juga harus 

berjuang. Berjuanglah, tinggalkanlah keterikatan dan tindaslah nafsu” (Kamajaya, 1986: 20). 

Perjuangan mengendalikan nafsu membutuhkan pedoman, yakni agama. “Pejarilah kitab-kitab 

keagamaan. Itu memberi makanan rohani”. (Kamajaya, 1986: 28). Manusia tidak saja terdiri 

dari tubuh rohani, tetapi juga tubuh fisik. Tubuh fisik membutuhkan pula makanan. Makanan 

untuk tubuh fisik adalah nasi.  

Kedua jenis makanan ini berkaitan dengan Siwa sebagai Maha Guru dan Dewi Bumi. 

Siwa Maha Guru adalah guru yang memberikan makanan rohani yang tertuang dalam kitab-

titab keagamaan. Kitab suci memuat ajaran tentang kebajikan (dharma) yang menekankan pada 

satyam, sivam, dan sundaram, yakni kebenaran, kebaikan, dan keindahan. “Kalau ketiganya 

kamu nikmati, kamu bersama Siva, kalau ketiganya itu kamu cari, maka kamu mencari Siva. 

Tuhan itu seperti itu sifatnya, Satyam, Sivam, Sundaram” (Adnyana, 2014: 43). Kitab suci 

harus dipahami isinya secara mendalam, disimpian dalam pikiran dan  dipraktikkan dalam 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 107  
 

 

ucapan dan tindakan – Tri Kaya Parisudha pada kehidupan sehari-hari secara konsisten. 

Dengan demikian sorga akan terwujudkan (Kamajaya, 1986: 28).  

Makanan rohani = Agama = kitab-kitab suci berasal dari Siwa Maha Guru atau parmesti 

guru (guru tertinggi) (Adnyana, 2014: 51),  berlawanan dengan makanan tubuh fisik = nasi 

yang berasal dari Ibu Bumi. Siapa Dewi Bumi?  Jawabannya dapat mengacu kepada pemikiran 

dualisme, yakni tubuh fisik versus tubuh rohani,  nasi versus kitab suci  atau Dewi Bumi versus 

Dewa Siwa. Dewa Siwa memiliki sakti/istri, Dewi Uma. Hubungan antara Dewa Siwa dan 

Dewi Uma adalah berlawanan. Pada masyarakat Bali sawah disebut uma. Nama uma diambil 

dari nama Dewi Uma = Ibu Pertiwi sebagai penghasil nasi. Sawah = uma merupakan pula  basis 

kebudayaan Bali, tercermin pada fungsi subak sebagai salah satu tiang penyangga bagi 

kebudayaan Bali (Geertz, 1976, 1977).  

Kehidupan manusia di alam campuran antara sorga dan neraka (bhur loka), terikat pula 

oleh kematian. Agar roh seseorang mencapai sorga maka sanak keluarga yang masih hidup 

wajib mengabenkannya di kuburan. Pertapa Dukuh Dibyajati menjelaskan hal ini kepada 

muridnya, yakni Dukuh Siladri. 

Bakarlah mayat istrimu di sana. Abunya harus anda hanyutkan di air yang mengalir. Di 

atas gunung terdapat air keramat yang mengalir langsung ke lautan. Hanyutkanlah abu 

mayat istrimu di sana. Maka jiwanya akan segera menjulang ke angkasa menyertai 

gumpalan asap ke gunung, ke sorga Batara Siwa, sebab di sanalah jiwa istrimu akan 

mendapatkan kebahagiaan tertinggi (Kamaya, 1986: 21).   

 

Pendek kata, menurut cerita Dukuh Siladri ngaben  merupakan ritual peralihan hidup yang 

mampu mengantarkan roh seseorang ke alam sorga. Begitu pula roh seseorang yang diaben 

berubah menjadi roh suci yang disebut Dewa Hyang atau Dewa Pitara (Atmadja, Atmadja, dan 

Maryati, 2015). 

Pencapaian sorga bagi orang-orang suci tidak melalui ngaben, tapi secara langsung 

dengan cara melepaskan rohnya dari tubuh untuk pergi ke alam atas. Pola ini tercermin pada 

tindakan Dukuh Dibyatai, pada hari baik, Rebo Wage Wuku Klurut berjalan menuju sorga. 

Perjalanannya “...langsung menuju lautan, kemudian mendaki tiga puncak gunung, akhirnya 

ke arah timur, mendaki Gunung Himalaya, sampai di lapangan luas dan indah, tetapi gundul, 

tak ada tumbuh-tumbuhan” (Kamajaya, 1986: 28-29). Dukuh Dibyajati menentramkan dirinya. 

“Mulai saat itu tinggal jiwa sang Dukuh Dibyajati. Ia pergi ke Toya Bumi (?), merasakan 

kenikmatan sorga, dilayani oleh para bidadari” (Kamajaya, 1986: 28).  

 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 108  
 

 

b. Alam Sorga sebagai Alam Dewa-Dewa 

Mengacu kepada bagan 1, alam atas (sorga) dihuni pula oleh dewa-dewa (Kamajaya, 

1986). Jika dikaitkan dengan Tri Hita Karana maka pengetahuan etnik Bali tentang alam dewa-

dewa dapat disebut etno-Parhyangan. Para dewa sebagai personifikasi dari Tuhan 

digambarkan secara antropomorfisme, yakni menyamai kehidupan manusia  (Titib, 2003; 

Harshananda, 2007).  Etno-Parhyangan merupakan lokalisasi terhadap Agama Hindu (Mulder, 

1999), sehingga  muncul  Agama Hindu Bali (Picard, 2020). Pola ini tercermin pada 

kebudayaan Agama Hindu yang berkembang di Bali, berbeda daripada apa yang ada di India.  

Cerita Dukuh Siladri menyatakan bahwa ada dua dewa sangat penting, yakni Dewi 

Bumi dan Dewa Siwa Maha Guru. Dewi Bumi memberikan anugrah terendah berbentuk nasi. 

Sebaliknya, Maha Guru (Bhatara Guru, Siwa) memberikan anugrah tertinggi berbentuk agama 

yang mengajarkan tentang kebajikan (dharma). Begitu pula   “... ruang lingkup Siva tidak 

terbatas; di dalam kenyataan segala sesuatu berhubungan dengan Siva terdapat di mana-mana. 

Ia tidak meninggalkan sesuatu bidang kehidupan manusia tak tersentuh olehnya” 

(Anandamurti, 2006: 26). Hal ini mengakibatkan cerita rakyat Dukuh Siladri menyatakan 

bahwa  “... inilah yang selalu wajib diusahakan. Permohonan kepada dewa akan menghasilkan 

satu di antara dua, yakni amerta, air kehidupan, atau racun. Aku harapkan anda mendapatkan 

amerta” (Kamajaya, 1986: 28). Pada masyarakat Bali Dewi Bumi = Dewi Uma = uma = sawah, 

disebut pula carik. Carik adalah tanda baca untuk menunjukkan suatu kalimat atau 

pembicaraan telah berhenti (nyarik). Mengacu kepada gagasan ini maka masuk akal jika Dewi 

Bumi = Dewi Uma = uma = sawah = carik = makanan = nasi dikaitkan dengan kematian. 

Sebab, jika manusia tidak mengonsumsi nasi atau sesuatu yang berasal dari Dewi Bumi maka 

manusia pasti akan mati. Dengan demikian, wajar jika Dewi Bumi/Dewi Uma/Dewi Durga 

disebut dewi kematian, sekaligus juga dewi kehidupan (Siva, 1997). 

Dewa Siwa = kehidupan/amerta dan Dewi Bumi = merta = kematian tidak perlu 

dipertentangkan, sebab keduanya berkomplementer. Gagasan ini tercermin pada simbol lingga 

dan yoni (Dewa Siwa Maha Guru dan  Dewi Uma/Parwati, menyatu untuk menunjukkan bahwa 

keduanya tidak terpisahkan (Titib, 2003). Pola ini terlihat pula pada Pura Dalem di setiap desa 

adat di Bali. Pura ini berfungsi sebagai tempat suci untuk  memuja Dewa Siwa  dan Dewi Uma 

atau Dewa Durga  secara bersamaan. Begitu pula ajaran reinkarnasi memadukan antara 

kehidupan dan kematian lingkaran yang harus dilalui oleh manusia secara tidak henti-hentinya, 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 109  
 

 

sampai rohnya mencapai moksha (roh terputus dari reinkarnasi atau punarbawa)   (Harsananda, 

2007 Sankaracharya, 2014; Madrasuta, 2005).  

 Pada saat manusia belum mencapai moksha – menyatu dengan Dewa Siwa, maka dia 

berada pada ruang campuran antara sorga  dan neraka. Pola ini disebabkan oleh tindakan 

manusia yang selalu terikat kepada benar-salah, baik-buruk, dan indah-jelek dalam kehidupan 

sehari-hari. Kondisi ini berujung pada hasil perbuatan, yakni sorga dan/atau  neraka, baik di 

sini (alam bawah) maupun di sana (alam atas) sebagai kenisacayaan  (Darmayasa, 2008; 

Ginarsa, 2002; Prabavanda, 2006). Sorga di sana (swah loka, swarga) bukan tujuan akhir dalam 

Agama Hindu – juga roh seseorang berada di sorga dan neraka maka yang bersangkutan akan 

bereinkarsi. Tujuan tertinggi dan finalis dalam Agama Hindu adalah moksha – roh menyatu 

dengan Dewa Siwa atau Manunggaling kawula Gusti (Madrasuta, 2005). 

Pencapaian sorga dan moksha  mengharuskan manusia tidak hanya sebagai homo 

sapiens, tetapi harus pula menjadi homo religiousus (Atmadja et al., 2025; Atmadja, 2020) dan 

terus berlanjut pada homo deus (manusia berkarakter kedewataan) (Harari, 2018). Cerita 

Dukuh Siladari menambahkan hal ini harus dilengkapi dengan berdoa. Thouless (1992) 

menunjukkan bahwa doa kepada Tuhan/dewa-dewa kebanyakan berbentuk doa petesi. Pola ini 

mengacu kepada asas yang melandasi hubungan antara Tuhan/dewa-dewa dan manusia, yakni 

suweca-bhakti atau resiprositas. Asas ini menekankan bahwa umat hormat (bhakti) kepada 

dewa-dewa melalui doa petisi dengan harapan mendapatkan berkah (suweca).  

Pola ini berkaitan pula dengan imajinasi bahwa Tuhan adalah ibu. Hal ini terbentuk 

oleh pengalaman manusia  pada masa kecilnya, yakni  diasuh oleh ibu dengan kasih sayang. 

Pola asuh  ini membekas di alam bawah sadar, sehingga   melahirkan arketipe ibu (the mother 

archetype) berbentuk cinta Tuhan berkarekter keibuan, yakni penuh kasih sayang   (Sugiarto, 

2019: 171-172; Damayanti, 2006: 106-108). Misalnya, Dewa Uma = Dewi Bumi = Dewi Durga 

berkarakter ambivalen, tidak saja sebagai dewi kematian, tetapi juga sebagai dewi kehidupan 

yang penuh kasih sayang kepada umatnya (Hashananda, 2007).  

Manusia harus pula menyadari bahwa  “... siapa yang ingin anugrah dari dewa-dewa, 

hendaknya melatih tiga hal, yakni: ucapan, pikiran dan kelakuan. Dengan itu anda akan 

memperoleh kesucian jiwa, anda akan menjadi suci, Itu membawa kesempurnaan” (Kamajaya, 

1986: 27). Kesempurnaan terwujudkan dengan cara “... pusatkan pikiranmu selalu, terus 

menurus kepada dewa-dewa yang tak kelihatan hingga anda dapat bersatu dengan para dewa. 

Bersatu dengan Sanghyang Siwa, itulah pula jalan kepada kesempurnaan. Jadi hendaknyalah 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 110  
 

 

tujuanmu selalu mencapai kesucian jiwa” (Kamajaya, 1986: 27). Kesucian jiwa merupakan 

modal penting untuk bersatu dengan Sanghyang Siwa.  

c. Etnoekologi:  Gunung, Flora dan Fauna Sahabat Manusia 

Etnoekologi atau etno-Palemahan, yakni   pengetahuan lokal etnik Bali tentang 

hubungan manusia dengan  lingkungan alam pada cerita rakyat Dukuh Siladri lebih terfokus 

pada alam pegunungan. Pola ini berkaitan dengan tema cerita rakyat Dikuh Siladri,  yakni 

tentang pertapa yang tinggal pertapaan Gunung Kawi.  Kehidupan pertapa berdasarkan pada 

ajaran Catur Asrama, yakni empat tataran hidup manusia, pertama, brahmacharya,  yakni 

tahap hidup menuntut pengetahuan dan keterampilan untuk modal melangsungan kehidupan. 

Kedua, grihasta, yakni tahap hidup berumah tangga. Ketiga, wanaprastha, yakni tahap hidup 

mengasingkan diri ke hutan. Mengacu kepada pemikiran Dass (2007: 186-188) tujuan tidak 

hanya mencari keheningan, tetapi yang lebih penting adalah melakukan yoga yang dibangun 

di sekitar praktek-praktek penyucian dan renusiasi (penolakan) terhadap tindakan-tindakan 

yang bertentangan dengan kebajikan. Keempat, bhiksuka, merupakan kelanjutan dari 

wanaprastha, yakni seseorang memadukan kesucian lahir batin dan kemampuan melepaskan 

diri dari keterikatan kepada hak milik,   untuk mewujudkan kebahagiaan tertinggi dan finalis, 

yakni moksha  (Madrasuta, 2005; Prabhavananda, 2006; Dass, 2007). 

Paparan tentang etnoekologi dalam konteks pencarian hutan sebagai tempat melakukan 

wanaprastha  dapat dapat dicermati pada perjalanan Siladri, istri, dan anaknya Kusumasari 

menuju Gunung Kawi, pertapaan Dukuh Dibyajati menuju pertapaan Gunung Kawi.    Jalan 

yang ditempuh oleh Siladri  menuju pertapaan Dukuh Dibyati adalah jalan kecil berbatu-batu. 

Selama di perjalanan mereka mengalami hujan angin disertai dengan topan. Mereka kedinginan 

dan menggunakan dau pisang sebagai payung. Begitu pula selama di perjalanan istrinya 

kelelahan. Pada saat mengaso “... istrinya tidur di panggkuannya, sedang binatang-binatang 

penghuni hutan yang buas-buas, singa, badak bercula satu dan harimau kelihatan terus-menerus 

mengelilinginya. Hewan-hewan itu mengintainya, namun  Siladri tetap merada tidak takut 

(Kamajaya, 1986: 17). Siladri menanggapi kejadian ini sambil berucap kepada istrinya. 

“Terpujilah engkau, kekasihku,” katanya kepada istrinya, “bahwa engkau mengikuti 

aku dengan cinta setiamu. Aku sungguh amat terharu. Kuharap. Kalau kemudian kita 

numitis di dunia lagi, agar aku ditakdirkan menjadi perempuan dan anda menjadi laki-

laki. Dengan demikian kita dapat kawin lagi. Akun akan menghormati dan membantu 

anda hingga aku tidak berhutang budi atas segala perbuatanmu yang baik dan 

kesetiaanmu kepadaku (Kamajaya, 1986: 16).  

 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 111  
 

 

Siladri menambahkan pula suka dan duka yang dialami manusia bukan  karena 

kehendak dewa, tetapi karena nasib. Nasib berkaitan dengan hukum karma (Madrasuta, 2005: 

46  Suka dan duka merupakan keniscayaan bagi manusia pada alam campuran (tengah) antara 

sorga dan neraka (Kamajaya, 1986: 16). Terpaan hujan angin mengakibatkan istri Siladri sakit 

dan meminggal dunia, setibanya di pertapaan Dukuh Dibyajati. Siladri sangat sedih karena 

ditinggal mati oleh istrinya. Dukuh Dibyajati memberikan nasihat kepada Siladri sebagai 

berikut. 

Janganlah anda bingung karena istrimu telah meninggal dunia, Kematian istrimu 

sudahlah tepat sampai batas umurnya. Tak ada seorang pun yang mampu mencagahnya. 

Peristiwa itu mengajarkan kebenaran, bahwa siapa yang dilahirkan, niscaya akan 

menemui ajalnya. Dan kalau orang kawin, tentu pada suatu saat suami isteri akan 

dipisahkan oleh maut. Cinta kasih atau kesenangan selalu diikuti oleh penderintaan 

(Kamajaya, 1986: 20). 

   

Suladri tercerahkan dan dapat menerima kematian istrinya. Atas anjuran Dukuh 

Dibyajati, Siladri mengabenkan istrinya mekai kayu bakar. Abu jenazahnya dibuang ke sungai 

lalu menuju laut. Rohnya diharapkan memasuk alam sorga sebagai alam atas sebgamana 

terlihat pada bagan 1. Pascangeben Siladri mendapatkan masalah, tidak ada orang yang 

menyusui anaknya. Dukuh Dibyajati membantunya dengan cara meminta tolong kepada fauna 

penghuni hutan.  

Pendeta Dibyajati berjalan diiringi oleh Siladri yang menggendong anaknya. Mereka 

pergi ke jantung hutan belantara. Sesampai di sana sang dukuh lalu di atas batu yang 

rata permukaannya, kemudian membaca matra (doa) penuh dengan kekuatan gaibnya 

hingga binatang-binatang terpengaruh oleh mantra itu dan datang untuk memberi 

hormat kepada sang pertapa. Singa, harimu, badak bercula satu, gajah, rusa, babi hutan, 

kancil, kambing hutan, banteng semuanya mengerumuni tempat Dibyajati. Siladri amat 

ketakutan. Jangalah takut, mari, dekatlah padaku. Sesungguhnya semua hewan itu 

asalnya sama dengan anda. Manakala anda menghadapi kesulitan dan mereka mau 

membantunya, janganlah aanda menolak. Kalau anda sedang dan  baik padanya, mereka 

pun pasti senang dan baik padamu.” (Kamajaya, 1986: 22-23). 

 

Dukuh Dibyajati meminta kepada binatang-binatang tersebut agar ada yang mau memberikan 

susunya kepada Kusumasari. Kancil betina yang kebetulan sedang beranak bersedia 

memberikan susunya. Kancil betina setiap saat memenuhi kebutuhan Kusumasari akan susu 

sebagai  pengganti air susu ibu (ASI). Dengan demikian Kusumasari dapat tumbuh dan 

berkembang secara baik.  

Dibyajati menjelaskan lebih lanjut tentang latar belakang fauna penghuni hutan 

berkarakter jinak. Selain, karena pengaruh mantra pengasih, juga karena cara kita 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 112  
 

 

memperlakukannya, yakni dengan cara penuh kasih sayang. Cinta kasih mendatangkan cinta 

kasih pula. Kita seharusnya menerapkan cinta kasih terhadap semua makhluk hidup 

(Kamajaya, 1986: 23). “Mereka dapat merasakan cinta kasih kita. Mereka tidak dapat berkata-

kata, tetapi mempunyai perasaan seperti kita. Kuharap anda menyadari  hewan-hewan itu 

adalah manusia yang kesasar jiwanya. Itulah hakikat yang sesungguhnya (Kamajaya, 1986: 

23). 

Pada saat Kusumasari berumur 12 tahun maka Dukuh Dibyajati meninggalkan raganya 

lalu masuk sorga. Pertapaan Gunung Kawi dengan berbagai ajarannya dilanjutkan oleh Siladri 

dengan sebutan Dukuh Siladri. Kusumasari melayani keperluan ayahnya, yakni Dukuh Siladri, 

yakni menyediakan makanan dari hasil hutan, air dan bunga-bungaan untuk 

persembanhyangan. Hal ini tidak terlepas dari penataan pertapaan Gunung Kawi yang 

dilakukan oleh Dukuh Dibyajati, lalu dilanjutkan oleh Dukuh Siladri. “Pertapaan di puncak 

gunung diselimuti udara dingin dan kabut, dikelilingi oleh tanam-taman bunga yang indah dan 

harum semerbak. Pohon buah-buahan yang bermacam-macam ada di lereng, semuanya teratur 

rapi dan menyedapkan pemandangan” (Kamajaya, 1986: 42). Dukuh Siladri memelihara pula 

ternak ayam. Kokok ayam jantan sabgat penting, yakni  memberi pertanda akan  datangnya 

pagi hari (Kamajaya, 1986: 51).  

 

d. Fauna Teman Melawan Kejahatan 

 Fauna sebagai sahabat manusia dapat pula membantu untuk melawan kejahatan. Gejala 

ini terlihat pada tindakan Wayan Buyar dengan anakbuahnya, menculik Kusumasari untuk 

dikawininya secara paksa atau menurut Windia (1989: 66-69) disebut melegandang. Wayan 

Buyar melegandang karena Kusumasari menolak cintanya – Kusumasari sudah memiliki 

kekasih, yakni Mudita. Kusumasari dibawa ke atas punggung kuda. Dia berteriak-teriak dan 

menangis tersedu-sedu, namun penculiknya tidak memperhatikannya (Kamajaya, 1986: 60). 

Dukuh Siladri menolong anaknya dengan cara  sebagai berikut. 

 Ia lalu membaca doa dan mengucapkan mantra untuk mendatangkan binatang-binatang 

dari dalam hutan. Datanglah singa, harimau, babi hutan, banteng dan badak bercula satu 

dalam jumlah yang cukup banyak. Seolah-olah seluruh hutan telah mendengar dan 

mematuhi seruan sang pertapa. Setelah mereka sampai di hadapan sang dukuh, 

berkatalah Siladri lirih, “Dengarkanlah binatang-binatang sahabatku. Aku mita dengan 

sangat akan pertolonganmu. Beberkanlah segera anakku Kusumasari yang dilarikan 

perampok dengan naik kuda. Bertindaklah dengan cepat hingga berhasil” (Kamajaya, 

1986: 60).  

 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 113  
 

 

Binatang-binatang itu berlarian mengajar para perampok tersebut. Harimau menyerang dan 

membunuh anakbuah Wayan Buyar. Harimau berhasil merebut Kusmasari. Wayan Buyar 

melarikan diri karena takut kepada keganasan binatang-binatang sahabat Dukuh Siladri 

(Kamajaya, 1986: 60). 

 Wayan Buyar terus berusaha merebut kembali Kusumasari, karena cintanya yang 

membara.  Wayan Buyar ingin membunuh Dukuh Siladri dan Mudita karena menghalangi 

cintanya –Mudita kekasih Kusumasari. Formm (2007) menyatakan cinta selalu bergandengan 

dengan benci. Jika cinta ditolak dan/atau ada pihak yang menghalanginya maka muncul 

kebencian. Kebencian disalurkan dengan cara meniadakan penghalangnya. Begitu pula  Putra 

(2015: 23) menyatakan bahwa “manusia memiliki kemampuan untuk mencintai dan 

membenci.... Kita mencintai seseorang atau sesuatu karena orang atau sesuatu itu memberikan 

kebahagiaan kepada kita. Mengapa kita membenci? Karena orang atau sesuatu itu 

mengahalangi untuk memperoleh kebahagiaan, atau orang atau sesuatu itu membawa kita 

kepada penderintaan”. Wayan Buyar menganggap Dukuh Siladri dan Mudita sebagai 

penghalang bagi cintanya dan sekaligus menghancurkan kebahagiaannya. Wayan Buyar 

membenci Dukuh Siladri dan Mudita, sehingga terdorong untuk membunuhnya agar dapat 

mengawini Kusumasari secara paksa. Secara stuktural dan kultural perempuan berada pada 

posisi yang lemah sehingga laki-laki dapat memaksakan keinginannya  (Sugihastuti dan 

Saptiawan, 2007; Umar, 2010). 

   Wayan Buyar dan orangtuanya, menempuh cara niskala untuk membunuh Dukuh 

Siladri dan Mudita. Wayan Buyar mendatangi rumah Dayu Datu, wanita sakti karena 

menguasai ilmu hitam,yakni ilmu leak, di Gunung Mumbul.  Wayan Buyar membayar Dayu 

Datu dua ribu ringgit untuk membunuh Dukuh Siladri dan Mudita. Dayu Datu mengerahkan 

anakbuahnya untuk menyerang pertapaan Gubung Kawi. Ilmu hitam yang digunakannya 

menimbulkan ketakutan. 

 Bumi seolah-olah menjadi mengkilap karena kehadiran pada leak yang menyilaukan. 

Akibatnya penduduk di sekitar pedesaan sampai pegunungan merasakan tidak enak 

karena udara menjadi panas, sehingga banyak orang tak dapat tidur, lalu lari ke 

pekarangan muka mencari angin. Yang di dalam rumah berkipas-kipas. Ada pula yang 

lalu masuk kolam. Ada pula yang menyiram badannya sejadi-jadinya. Ada pula yang 

membedaki dirinya dengan bedak-bedak halus, bahkan ada yang tak tahan lalu 

berguling-guling di Lantai (Kamajaya, 1986: 79-80).    

 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 114  
 

 

 Dukuh Siladri dan Kusumasari memberikan perlawan memakai ilmu putih (white 

magic). Ilmu hitam Dayu Datu dan anakbuahnya dikalahkan oleh Dukuh Siladri. Anakbuah 

Dayu Datu banyak yang  mati dan mayatnya bergelimpangan di sekitar pertapaan Gunung 

Kawi. Untuk membersihkannya  maka Dukuh Siladri memanggil sahabatnya, para binatang. 

Dukuh Siladri “... mengacungkan tangannya ke atas serta membaca mantra untuk 

mengadatangkan binatang-binatang” (Kamajaya, 1986: 83). Dukuh Siladri meminta agar 

binatang-binatang itu membersihkan mayat-mayat yang berserakan di pertapaan Gunung 

Kawi. 

 Dukuh Siladri mengajak pula binatang-binatang tersebut untuk melawan Dayu Datu. 

Dukuh Siladri meminta harimau dan kera untuk menyerang kediaman Dayu Datu. Dayu Datu 

sedang tidur di rumahnya, tanpa busana karena kelelahan.  

Harimau masuk ke kediaman ratu-leak. Ia berjalan di muka, sedang sang Kera takut 

terjebak oleh kekuatan sihir. Harimau tahu di sanalah Dayu Datu tidur telanjang bulat. 

Harimau senang melihat makanan yang montok memenuhi seleranya. Dengan ekornya 

ke atas ia menerkam Dayu Datu. Ratu Leak itu masih sempat lari, tetapi tak berguna. 

Seketika Harimau itu merobek-robek tubuhnya hingga sang ratu-leak mati terkoyak-

koyak tubuhnya (Kamajaya, 1986: 84). 

   

Kera ikut bertindak dengan cara pergi ke dapar, mengambil beberapa kayu bakar lalu 

ditaruhnya di perapian. Angin kencang sehingga api cepat menjalar. Rumah Dayu Datu dan 

harta bendanya menjadi abu  (Kamajaya, 1986: 86). 

 

e. Ritual Dewa Yajnya dan Bhuta Yajnya 

 Kekerasan dan korban jiwa anak buah Dayu Datu mengakibatkan terjadi pencemaran 

terhadap lingkungan alam lazim disebut leteh. Begitu pula muncul hubungan disharmoni antara 

berbagai komponen di dalam lingkungan alam, sehingga muncuh bahaya yang berasal dari 

kekuatan negatif yang berasal dari bhuta kala atau makhluk demonik. Kondisi ini harus diatasi 

dengan cara melakukan ritual. Begitu pula dewa-dewa harus diberikan ucapan  terima kasih 

melalui ritual  karena anugrahnya, sehingga Dewi Datu sebagai ratu leak  berhasil dikalahkan. 

 

Di pertapaan Gunung Kawi diadakan upacara korban sebagai tanda sukur kepada dewa-

dewa. Yang dikorbankan adalah berupa nasi orang-orangan lengkap dengan lauk 

pauknya, nasi lamak dalam tujuh pinggan besar. Tidak ketinggalan arak dan brem. 

Sesaji arak dan brem dimaksudkan agar para raksasa dan danawa pergi dan kembali ke 

tempatnya masing-masing sehingga pertapaan bersih dari gangguan. Sesaji untuk para 

raksasa itu ditaruh di atas tanah, kemudian habis dimakan oleh anjing-anjing. Korban 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 115  
 

 

dan sesaji itu diselenggarakan oleh Kusumasari, lengkap dengan membakar kemenyan. 

Kukusnya menjulang ke angkasa, menyebarkan bau semerbak memenuhi pertapaan dan 

sekitarnya  (Kamajaya, 1986). 

 

Pada saat ritual berlangsung “kera sempat membikin kacau dengan mencicipi semua korbanan 

dan saji-sajian. Setelah semuanya makan, Harimau dan Kera minta diri kembali ke dunianya, 

yaitu hutan belukar” (Kamajaya, 1986: 86).  

 Ritual tersebut tergolong ke dalam dewa yajnya dan bhuta yajnya (Titib, 2003).  Dewa 

yajnya adalah korban suci kepada para dewa atas jasa-jasanya melindungi keluarga Dukuh 

Siladri dari kejahatan Wayan Buyar dan Dayu Datu beserta anakbuahnya. Bhuta yajnya  

bermakna, pertama, menyucikan dan mengembalikan keharmonisan hubungan antara berbagai 

unsur lingkungan alam karena dicemari (leteh) oleh mayat-mayat anakbuah Dayu Datu. Hal ini 

berkaitan dengan teologi Hindu tentang Tuhan sebagai jiwa alam semesta maupun lingkungan 

alam.  Akibatnya, lingkungan alam dengan segala isinya  tidak sepenuhnya profan, tapi juga 

bersifat sakral (Madrasuta, 2010; Putra, 2008). Jika terjadi pencemaran terhadap kesucian 

lingkungan alam karena mayat-mayat anak buah Dayu Datu maka harus  diresakralisasi melalui 

ritual penyucian berbentuk bhuta yajnya. Kedua, bhuta yadnya bermakna pula untuk 

menjinakkan dan mengusir bhuta kala agar kembali ke alamnya. Ketiga, memberikan santapan 

kepada para binatang, misalnya kera atas bantuannya dalam melawan Dayu Datu dan anak 

buahnya.  Meminjam gagasan Koentjaraningrat (1990) kedua bentuk yajnya itu tidak saja 

berwujud tindakan religius, tetapi merupakan pula tindakan magis. 

 Bhuta yajnya mengakibatkan keadaan lingkungan alam dan lingkungan sosial yang 

semula disharmoni dan leteh kembali menjadi harmoni dan tidak leteh, sehingga kedamaian 

terwujudkan. Waktu telah memasuki bulan kelima (sasih kelima), saat yang amat baik bagi 

ritual perkawinan – termasuk manusa yajnya. Mudita dan Kusumasari pun menikah. Keduanya 

membentuk keluarga yang hidup rukun, damai, dan sejahtera. Dukuh Siladri tersenyum-

senyum memandang putra dan ptrinya dengan rasa sukur kepada Tuhan (Kamajaya. 1986). 

 

SIMPULAN  

Berdasarkan kajian etnoekologi sastra terhadap cerita Dukuh Siladri Kisah Seorang 

Pertapa dapat disimpulkan bahwa teks ini merepresentasikan pandangan dunia masyarakat 

Bali yang berpijak pada konsep Tri Hita Karana, yaitu keselarasan hubungan manusia dengan 

Tuhan (etno-Parhyangan), antarsesama manusia (etno-Pawongan), dan dengan lingkingan 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 116  
 

 

alam (etno-Palemahan). Alam dipahami dalam tiga tatanan kosmis—sorga (atas), neraka 

(bawah), dan alam campuran (tengah)—dengan manusia menempati dunia tengah yang 

menentukan arah nasib rohnya melalui praktik kebajikan atau kejahatan. Cerita ini menegaskan 

bahwa kebajikan (dharma) dicapai melalui pengendalian nafsu, pelepasan keterikatan duniawi, 

pendalaman ajaran agama, serta praktik asketisme pada tahap hidup wanaprastha sebagai jalan 

menuju sorga dan moksha. Relasi etnoekologi terejawantah kuat dalam penggambaran hutan, 

gunung, flora, dan fauna sebagai sahabat manusia yang saling terikat oleh prinsip kasih 

sayang. Alam tidak sekadar ruang hidup, tetapi mitra spiritual yang mampu menolong manusia 

dalam kondisi suka maupun duka, termasuk menjadi kekuatan penjaga melawan kejahatan. 

Melalui ritual dewa yajnya dan bhuta yajnya, manusia berkewajiban menjaga kesucian dan 

keharmonisan alam dari kondisi leteh akibat kekacauan moral maupun kekerasan. Ritual 

berfungsi memulihkan keseimbangan kosmis, menyucikan lingkungan, menenangkan 

kekuatan destruktif (bhuta kala), serta menegaskan kembali hubungan resiprositas antara 

manusia, dewa, dan alam. Dengan demikian, etnoekologi dalam Dukuh Siladri bukan hanya 

merefleksikan pengetahuan lokal tentang lingkungan, tetapi juga menegaskan etika ekologis-

religius masyarakat Bali yang memandang kesejahteraan manusia hanya mungkin tercapai 

melalui harmoni spiritual, sosial, dan ekologis secara terpadu serta berkelanjutan 

DAFTAR PUSTAKA 

Adnyana, Nyoman Mider. 2014. Sri Guru Phitam (Guru Adalah Bapak, Ibu dan Brahman), 

Surabaya: Paramita.   

Anandamurti, Sri Sri. 2006. Namah Sivaya Santaya. [Penerjemah I Dewa Gde Malih]. 

Surabaya: Paramita. 

Ariyani, Luh Putu dan Tuty Maryati. 2022. Media Tradisional sebagai Agen Pendidikan pada 

Masyarakat Bali. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

Atmadja, Nengah Bawa, Anantawikrama Tungga Atmadja, dan Tuty Maryati, 2017. Agama 

Hindu, Pancasila, dan Kearifan Lokal Fondasi Pendidikan Karakter. Yogyakarta: 

Larasan. 

Atmadja, Nengah Bawa, Anantawikrama Tungga Atmadja, dan Tuty Maryati. 2015. [Ngeben 

+ Memukur] = [Tubuh = Api] + [Uparengga + Mantra] = [Dewa Pitara = Surga]. 

Yogyakarta: Paranita. 

Atmadja, Nengah Bawa, Anantawikrama Tungga Atmadja, Luh Putu Ariyani, dan Tuty 

Mariyani, 2025. Sistem Sosiokultural dalam Perspektif Tri Hita Karana. Singaraja:  

Institut Agama Hindu Negeri Singaraja Bali. 

Atmadja, Nengah Bawa. 2010. Ajeg Bali Gerakan, Identitas Kultural, dan Globalisasi. 

Yogyakarta: LKiS. 



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 117  
 

 

Atmadja, Nengah Bawa. 2020. Kajian Postgenerik terhadap Tri Hita Karana pada Masyarakat 

Bali. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 

Damajanti, Irma. 2006. Psikologi Seni Sebuah Pengantar.  Bandung: PT Kiblat Buku Utama.  

Darmayasa. 2008. Bhagawata Purana tentang Neraka. Surabaya: Penerbeit Paramita. 

Dass, Ram. 2007. Jalan Menuju Tuhan Melaksanakan Gita dalam Hidup Sehari-Hari. 

[Penerjemah Sang Ayu Putu Renny dan Putu Edy]. Jakarta: Media Hindu. 

Endraswara, Suwardi. 2013. Metodologi Penelitian Sastra Epistemologi, Model, Teori, dan 

Aplikasi. Jakarta: PT Buku Seru.  

Freud, Sigmun. 2006. Pengantar Umum Psikoanalisis. [Penerjemah Haris Setiowati]. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Fromm, Eric. 2007. Cinta, Seksualitas, dan Matriarki Kajian Komprehensif tentang Gender. 

[Penerjemah Pipiet Maizier]. Yogyakarta: Jalasutra. 

Ginarsa, Ktut. 2002. Atma Prasangsa. Denpasar: CV. Kayu Mas. 

Harshananda, Svami. 2007. Dewa-Dewa Hindu. [Penerjemah I Wayan Maswinara]. Surabaya: 

Paramita.  

Kamajaya. 1986. Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali. Yogyakarta; U.P. 

Indonesia.  

Karmini, Ni Nyoman, dkk. ed. 2013. Menguarai Tradisi Lisan Merajut Pendidikan Karakter. 

Denpasar: Cakra Mas. 

Madrasuta, Ngakan Made. 2010. Tuhan Agama dan Negara. Jakarta: Media Hindu. 

Madrasuta. Ngakan Made. 2005. Saya Beragama Hindu. Jakarta: Media Hindu. 

Picard, Michel. 2020. Kebalian Konstruksi Ideologis Identitas Bali. [Penerjemah Feybi 

Mokoginta]. Jakarta: KPG (Kepustakaan Populer Gramedia). 

Prabhavananda, Swami. 2006. Agama Veda dan Filsafat. [Penerjemah I Nyoman Ananda]. 

Surabaya: Paramita. 

Pudentia MPSS. 2013. “Pendidikan Kajian Tradisi Lisan di Indonesia”. Dalam Ni Nyoman 

Karmini dkk. ed. Menguarai Tradisi Lisan Merajut Pendidikan Karakter. Denpasar: 

Cakra Mas. Halaman 3-9. 

Purwanto, Bambang. 2013. “Belajar dari Afrika: Tradisi Lisan Sebagai Sejarah dan Upaya 

Membangun Historiografi bagi Mereka yang Terbaikan”. Dalam Jan  Vansina, Tradisi 

Lisan sebagai Sejarah. [Penerjemah Astrid Reza, dkk.). Yogyakarta: Ombak. Halaman 

xxii-xxxv. 

Putra, Ngakan Putu. 2015. Kebijaksanaan Weda untuk Hidup Bahagia. Jakarta: Media Hindu. 

Sankaracharya. 2014. Atmabodha Pengetahuan Diri untuk Kedamaian Tertinggi. [Gede 

Ngurah Ambara dan Gede Palguna Reganata]. Jakarta: Media Hindu. 

Suaka, I Nyoman. 2013. “Sambutan Dekan Fakultas Pendidikan Bahasa dan Seni IKIP 

Saraswati Tabanan”. Dalam Ni Nyoman Karmini dkk. ed. Menguarai Tradisi Lisan 

Merajut Pendidikan Karakter. Denpasar: Cakra Mas. Halaman iii-iv.  



Dukuh Siladri Kisah Seorang Pertapa Cerita Rakyat Bali (Perspektif Etnoekologi Sastra) 

Luh Putu Sri Ariyani*  

 

 

WIDYA SANDHI Vol. 16 No. 2 Nopember 2025 

  | 118  
 

 

Umar, Nasaruddin. 201. Argumen Kesetaraan Gender Perspektif Al-Quran. Jakarta: Dian 

Rakyat. 

Vansina, Jan. 2014. Tradisi Lisan sebagai Sejarah. [Penerjemah Astrid Reza, dkk.). 

Yogyakarta: Ombak. 

Windia, Wayan P. 1989. Danda Pacamil Cacatan Populer Istilah Hukum Adat Bali. Denpasar: 

Upada Sastra. 

 

 


